L

HUEECALE
86- Bab Sembahyang Itu Adalah Kaffarah (Denghapus Dosa).5”

877 Beginilah tajuk bab ini di dalam kebanyakan nuskhah Sahih Bukhari. Tetapi di dalam riwayat
al-Mustamli tajuknya ialah s3all iS5 @b (Bab sembahyang menghapuskan dosa-dosa). Perkaitan
bab ini dengan kelebihan sembahyang ketara sekali kerana ia dapat menghapuskan dosa
seseorang. Inilah salah satu kelebihan sembahyang. Menurut sebilangan pensyarah Sahih
Bukhari, perkaitan bab ini dengan kelebihan waktu-waktu sembahyang juga ketara, apabila
diambil kira sembahyang yang menghapuskan dosa itu adalah sembahyang yang dikerjakan
dalam waktunya, bukan di luar waktunya. Justeru sembahyang yang dilakukan seseorang dengan
sengaja di luar waktu itu bukan sekadar tidak dapat menjadi penghapus dosa-dosanya, malah ia
sebaliknya akan menambahkan dosa-dosanya. Secara sepintas lalu bab ini kelihatan sama dengan
bab 88 nanti. Menerusi bab itu juga sembahyang yang menghapuskan dosa itu dikaitkan dengan
waktunya. Kelihatan seperti perulangan tajuk yang menyalahi iltizam Imam Bukhari untuk
Sahihnya telah berlaku di sini. Antara jawapan yang diberikan oleh para pensyarah Sahih Bukhari
untuk merungkai kekusutan itu ialah: (1) Bab 86 ini menyatakan sembahyang secara mutlaq,
tidak kira sama ada ia sembahyang lima waktu atau selainnya sebagai penghapus dosa. Bab 88
pula dibuat untuk menyatakan sembahyang lima waktu secara khususnya dapat menghapuskan
dosa-dosa sama ada ia dikerjakan dengan berjema'ah atau tidak. (2) Bab 86 ini menyatakan
bahawa pada dasarnya sembahyang itu memanglah dapat menghapuskan dosa-dosa. Tetapi mana-
mana sembahyang yang terikat dengan waktu, ia baru akan menghapuskan dosa apabila
dikerjakan dalam waktunya. Hakikat inilah yang hendak dikemukakan oleh Imam Bukhari
melalui bab 88 nanti. Jawapan (2) ini menyerlahkan kelebihan sembahyang dan waktu-waktu
sembahyang kedua-duanya sekali. (3) Dosa-dosa yang dihapuskan oleh sembahyang yang tidak
terikat dengan waktu tidak sama tarafnya atau kuantitinya dengan dosa-dosa yang dihapuskan
oleh sembahyang yang terikat dengan waktu. Sembahyang yang terikat dengan waktu mungkin
dapat menghapuskan setengah-setengah dosa yang tidak dapat dihapuskan oleh sembahyang yang
tidak terikat dengan waktu atau mungkin juga ia dapat menghapuskan dosa-dosa dalam jumlah
yang lebih banyak. (4) Sembahyang apa pun, semuanya dapat menghapuskan dosa-dosa
seseorang. Sembahyang apa pun mesti ada waktunya atau dengan kata lain terikat dengan waktu-
waktu. Sekurang-kurangnya ia tidak boleh dikerjakan pada waktu-waktu terlarang seperti selepas
*Ashar, selepas Subuh dan lain-lain. Dengan itu dapatlah disimpulkan bahawa sembahyang yang
dapat menjadi penghapus dosa itu ialah sembahyang yang tidak dikerjakan pada waktu-waktu
terlarang. Ini secara tidak langsung mengisyaratkan kepada kelebihan sembahyang itu sendiri dan
juga kelebihan waktu-waktu yang dapat dikerjakan sembahyang padanya. (5) Semua sembahyang
dapat menghapuskan dosa, termasuk sembahyang yang dikerjakan di luar waktunya dengan tidak
disengajakan. Tetapi kalau sembahyang yang terikat dengan waktu itu dikerjakan pada waktunya,
terutamanya pada waktu utama atau waktu afdhalnya, lebih-lebih lagilah ia dapat menghapuskan
dosa. Tentu sekalilah dosa-dosa yang dapat dihapuskannya itu bukan sekecil dosa-dosa yang
dapat dihapuskan oleh sembahyang-sembahyang lain. Perkataan kaffaarah dari segi asal
bahasa ‘Arabnya bererti sesuatu yang sangat kuat menutupi atau menghapuskan. Ia berpunca
daripada perkataan € yang bererti menutup, menimbus atau menghapuskan. Untuk
menghilangkan kesalahan atau kekotoran, sering kali kita menanggalkannya dengan sesuatu
bahan pencuci, penanggal atau pemadam dan sebagainya. Sering kali juga ia ditutupi dengan
sesuatu penutup atau ditimbus dengan tanah dan sebagainya. Kedua-dua erti itu terdapat di dalam
684



P P
- RE

o5 A L s & JB s Eas 06 5as S Jbum;ﬁl&u.cks;u.u- J6 3522 s gag
s e o Gl 8l J6 06 wsof e B ad g flog o Jo d gt w;&w&;“’“

) 535 Syl e (. 06 4y 3350 el 5%l °>‘-é-” WS o5 °~L‘JJ dus il g o i LI
5283 36 Gl v s 3 &) Gt e wa@MVLL;JJJu;;J ;;’LJC};S;;
LIGL o] oz Bl ;u.mwoymw(WJu S 2lsg 2 o7 bt gl ¥ i 06 5K
o Jus 0les Bypns Gl s Jlas i L
494- Musaddad meriwayatkan kepada kam1, katanya: Yahya (bm Sa'id al-Qaththaan)
meriwayatkan kepada kami daripada al-A'masy, katanya: Syaqiq (bin Salamah Abu
Waa’il al-Asadi al-Kufi) meriwayatkan kepadaku, katanya: Saya mendengar Huzaifah
bercerita, katanya: “Pernah kami duduk dekat ‘Umar r.a., lalu beliau bertanya: “Siapakah
di antara kamu ingat sabda Rasulullah s.a.w. tentang fitnah?”*’® Aku menjawab: “Saya,
(ingat) sebagaimana yang telah disabdakan oleh Baginda. ‘Umar berkata: “Sesungguhnya
engkau memang berani dengan Baginda”.¥® Aku berkata: “Fitnah (dosa kerana kecuaian)

seseorang pada isterinya, hartanya, anaknya dan jirannya®® boleh dihapuskan

perkataan Kaffaarah. Dalam istilah syara’ ia bererti sesuatu (amalan) yang menghapuskan dosa-
dosa tertentu atau sesuatu yang merupakan penebus dosa tertentu yang dilakukan seseorang.
Kaffaarah adalah sesuatu yang khusus dengan orang-orang Islam sahaja, ia tidak melibatkan
orang-orang kafir sama sekali.
878 Perkataan 4% mengandungi banyak erti. Antaranya ialah: (1) Dugaan, cubaan, ujian. (2)
Fitnah. (3) Siksaan, azab. (4) Kesesatan. (5) Dosa. (6) Kekufuran. (7) Perkara yang mamalukan.
(8) Penyakit. (9) Gila. (10) Usaha. (11) Kesusahan, kesukaran. (12) Pengajaran, i'tibar. (13)
Harta, harta benda. (14) Anak-anak, anak pinak. (15) Kekacauan, kerusuhan. (16) Dosa kerana
kecuaian. (17) Keadaan terpesona dan tergoda dengan sesuatu. (18) Pemesongan, penyelewengan.
(19) Keraguan dan kekusutan fikiran dan lain-lain. Ma'na asalnya ialah cubaan, ujian dan dugaan.
Ma'na ini boleh dikatakan pasti ada pada setiap erti-ertinya yang lain.
¥7° Ini adalah terjemahan kata-kata “Umar ¢! 4& &) Di dalam riwayat di atas kata-kata “Umar
itu dinukilkan dengan syak begini:é_al (le i 4ie ) . Perawi yang syak tentang kata-kata "Umar
itu boleh jadi Huzaifah sendiri atau perawi-perawi lain di bawahnya. Kalau diandaikan *Umar
sebenarnya telah berkata: s 3l G &) | maka dhamir b seharusnya dikembalikan kepada
perkataan 4 atau 4wl 4 Jsw)l A | Maksudnya ialah engkau memang pun berani bertanya
Rasulullah s.a.w. tentang fitnah.
880 Fitnah atau ujian yang dihadapai seseorang pada isterinya mungkin berupa kasih sayang yang
berlebihan terhadapnya, terlalu leka dengannya sehingga terlupa melakukan kebaikan dan
kebajikan terhadap orang-orang lain, kecuaian dalam melaksanakan tanggungjawab mendidik,
mengajar dan memberikan hak-hak mereka yang lain. Kata Ibnu Batthaal, ia mungkin juga
berupa kekasaran dalam ucapan dan tindakan terhadapnya, tetapi tidaklah sampai ke peringkat
dosa besar. Al-Muhallab pula berpendapat, ia mungkin berupa penderitaan dan kesedihan yang
ditanggung seseorang bersama isterinya. Fitnah atau ujian terhadap seseorang pada hartanya ialah
mungkin berkait dengan punca pencariannya atau tempat membelanjakannya. Mungkin juga
685



(dikaffarahkan) oleh sembahyang, puasa, sedekah, menyuruh (orang melakukan) perkara
yang baik dan melarang (mereka) daripada melakukan kemungkaran (perkara yang tidak
baik).”®! ‘Umar berkata: “Bukan (fitnah) ini yang aku maksudkan, tetapi fitnah

kerana kecuaian dalam melaksanakan hak-hak orang lain pada hartanya itu, lalu panjanglah
perhitungannya di akhirat nanti. Fitnah atau ujian Allah terhadap seseorang pada anaknya
mungkin dengan terlajak menyayanginya, leka dengannya sehingga tidak sempat melakukan
kerja-kerja kebaikan yang lain, terlalu sibuk mencari rezeki untuk kesenangan dan kemewahan
anaknya, tanpa mengambil kira halal haram lagi. Fitnah atau ujian terhadap seseorang pada
jirannya pula mungkin kerana tidak sabar menghadapinya atau timbul rasa dengki terhadapnya
jika ia seorang yang senang. Mungkin juga kerana kecuaian dalam menjaga hak-haknya. Menurut
Maulana Rasyid Ahmad al-Ganggohi, fitnah atau ujian terhadap seseorang pada isteri, anak, harta
dan jiran itu tidak harus dikategorikan semuanya sebagai dosa kecil yang dapat dihapuskan oleh
sembahyang, puasa, sedekah, haji dan lain-lain. Sebahagian daripadanya jelas merupakan dosa
besar, kerana ia melibatkan hak-hak mereka yang wajib ditunaikan. Ibnu Taimiyyah malah
mengatakan, orang yang percaya bahawa ibadat haji dapat menggugurkan kewajipan
bersembahyang, berzakat dan hak-hak orang yang ditanggungnya, perlu diminta bertaubat. Orang
seperti ini harus dihukum bunuh sekiranya ia tidak mahu bertaubat. Sebahagian daripada yang
disebutkan oleh Rasulullah s.a.w. sebagai fitnah di dalam hadits ini di sebutkan juga oleh Allah di
dalam al-Qur’an sebagai fitnah, sama ada secara tepat atau secara umum. Maka bertambah
kuatlah hadits ini dengan adanya sokongan berupa ayat-ayat al-Qur’an. Antaranya ialah ayat-ayat
berikut:
1)
o 2 331 e 805 e 000 (ST
Bermaksud: Sesungguhnya harta benda kamu dan anak-anak kamu itu hanyalah menjadi ujian,
dan di sisi Allah jualah pahala yang besar. (At-Taghaabun:15).
()
D) Uorss M5 BUEms gl i k) 1 255 G
Bermaksud: dan Kami jadikan sebahagian dari kamu sebagai ujian dan cubaan bagi sebahagian
yang lain, supaya ternyata; Adakah kamu dapat bersabar (menghadapi ujian itu)? dan (ingatlah)
sesungguhnya Tuhanmu sentiasa melihat (akan keadaan makhluk-makhlukNya).(al-Furqaan: 20).
881 Sembahyang dan lain-lain perkara yang tersebut selepasnya di dalam hadits di atas dapat
menghapuskan fitnah atau dosa kerana kecuaian seseorang terhadap isteri, harta, anak dan
jirannya. Kebanyakan ‘ulama’ mengatakan, semua perkara yang tersebut itu hanya dapat
menghapuskan dosa-dosa kecil sahaja dengan syarat dosa-dosa besar dijauhi. Dengan itu dapatlah
disimpulkan bahawa fitnah atau ujian terhadap seseorang pada isteri, harta, anak dan jirannya
pada umumnya merupakan dosa-dosa kecil. Antara dalil yang menunjukkan kebenaran syarat ini
ialah firman Allah dan sabda Rasulullah s.a.w. di bawah ini:
Bermaksud: jika kamu menjauhi dosa-dosa besar yang dilarang kamu melakukannya, Kami akan
hapuskan kesalahan-kesalahan (dosa-dosa kecil) kamu dan Kami akan masukkan kamu ke tempat
yang mulia (syurga). (an-Nisaa’:31). ) ) )
RN 1Y) G G G sy ) Glimap daadd B Adlly Gl Gl 0 8 gl 4l i e i 0505
3&) Bermaksud: Sesungguhnya Rasulullah s.a.w. bersabda: “Sembahyang (fardhu) lima waktu,
sembahyang Juma'at hingga ke Jum'at berikutnya, berpuasa di bulan Ramadhan hingga ke bulan
Ramadhan berikutnya menghapuskan dosa-dosa (yang dilakukan) di antaranya, jika dosa-dosa
686



29882

(kekacauan dan kerusuhan) yang bergelora bagaikan gelora lautan. (Kata perawi)

Huzaifah berkata: “Engkau tidak perlu risau dengannya wahai Amiral Mu’minin.

besar dijauhi. (Hadits riwayat Muslim, Ahmad, Tirmizi dan Baihaqi). As-Sindi menimbulkan
persoalan di sini. Kata beliau: “Mengikut apa yang difahami kebanyakan para ‘ulama’, perkara-
perkara yang tersebut di dalam hadits di atas itu tiap-tiap satu daripadanya menghapuskan dosa-
dosa kecil. Persoalan yang timbul ialah kalau sembahyang telah menghapuskan dosa-dosa, maka
apa pula yang akan dihapuskan oleh puasa dan lain-lain? Bagi saya, maksud Nabi s.a.w.
sebenarnya ialah menyatakan kelebihan tiap-tiap satu daripada amalan tersebut. Tiap-tiap satu
daripadanya dapat menghapuskan kesemua dosa kecil jika ia ada. Baginda s.a.w. sama sekali
tidak memaksudkan dengan sabdanya itu kemestian adanya penghapusan dosa. Para nabi a.s.
yang ma'shum (terpelihara) daripada segala dosa, baik kecil mahupun besar misalnya, sudah
tentu amalan-amalan tersebut tidak akan menghapuskan dosa-dosa kecil mereka kerana mereka
sememangnya tidak ada melakukan dosa.” Kata Hafiz Ibnu Hajar, sesetengah ‘ulama’
berpendapat, setiap satu daripada amalan yang disebutkan di dalam hadits di atas mungkin hanya
dapat menghapuskan jenis-jenis tertentu sahaja daripada fitnah yang disebutkan di dalamnya.
Sembahyang misalnya hanya menghapuskan fitnah atau dosa kerana kecuaian seseorang pada
isterinya. Puasa pula misalnya hanya menghapuskan fitnah atau dosa kerana kecuaiannya
terhadap anaknya. Dan begitulah seterusnya. Adapun rahsia di sebalik lima jenis amalan
kebajikan disebutkan di dalam hadits di atas sebagai kaffaarah ialah kerana ia sama ada berkait
dengan tubuh badan, harta benda atau ucapan dan ungkapan seseorang manusia. Dengan
menyebutkan sembahyang dan puasa, Nabi s.a.w. sebenarnya bermaksud mengisyaratkan kepada
dua jenis kebajikan paling istimewa dan agak membebankan yang berkaitan dengan tubuh badan
manusia. Dengan menyebutkan sedekah Baginda s.a.w. hendak mengisyaratkan kepada kebajikan
berupa harta benda yang paling istimewa. Dan dengan menyebutkan perbuatan menyuruh (orang
melakukan) perkara yang baik dan melarang (mereka) daripada melakukan kemungkaran (perkara
yang tidak baik) pula Imam Bukhari bermaksud mengisyaratkan kepada sebahagian daripada
amalan berupa ucapan dan ungkapan yang paling istimewa. Pada hakikatnya amalan kebajikan
yang dapat menghapuskan dosa-dosa itu tidak terhad setakat lima yang tersebut di dalam hadits
ini semata-mata, malah semua amalan kebajikan. Tidak kira sama ada ia berupa ucapan, berkait
dengan tubuh badan, berkait dengan harta benda atau selainnya.
%82 Menurut Hafiz Ibnu Rajab, berdasarkan hadits ini fitnah itu dapat dibahagikan kepada dua
bahagian. (a) Fitnah Khasshah, iaitu fitnah yang menimpa seseorang secara peribadi atau fitnah
kecil. (b) Fitnah ‘Aammabh, iaitu fitnah umum yang menimpa masyarakat dalam jumlah yang
besar atau dengan kata lain fitnah besar. Apa yang tersebut sebelum ini-adalah berkenaan dengan
fitnah kecil. Ibnu Rajab menambahkan penjelasannya tentang fitnah kecil dan kaffaarahnya
dengan mengemukakan satu hadits yang dikemukakan oleh Baq1 bin Makhlad, bahawa ada
seorang laki-laki bertanya Rasulullah s.a.w., katanya: P 43;»-»)3 A ag U Sy Ji . bl b Yy
Culia §f &l uutm,u @J.‘.unduu;JvJ;duuuyl e G DAl wsdmuulﬁmydh&adm@wﬁb
SN Al cala i @diid cpdiall Ge 1T i @il i @iz 1520 Bermaksud: “Apakah itu iman wahai
Rasulallah?” Jawab nabi: “Engkau percaya kepada Allah dan rasulNya.” Orang itu mengulangi
soalan yang sama sebanyak tiga kali. Lalu setelah memberikan jawapan yang sama, Rasulullah
s.a.w. bertanya dia. “Apakah kamu bermaksud hendak bertanyakan tentang (tanda) iman yang
terang?” Jawab orang itu: “Itulah yang saya maksudkan.” (Maka) Baginda s.a.w. bersabda:
“Sesungguhnya (tanda) iman yang terang ialah apabila engkau melakukan sesuatu perkara yang
tidak baik atau menzalimi sesiapa, sama ada hamba lelakimu atau hamba perempuanmu atau
mana-mana orang Islam yang lain, engkau bersedekah atau berpuasa. Apabila engkau melakukan
sesuatu kebaikan pula, engkau berasa suka hati.” (Selain Baqi bin Makhlad, hadits ini
687



- (Kerana) Sesungguhnya di antaramu dan fitnah itu ada sebuah pintu yang tertutup.”®®

‘Umar bertanya: “Adakah ia akan dipecahkan atau dibuka?” (Kata perawi) Jawab

diriwayatkan juga oleh al-Haitsami di dalam Zawaa’id Musnad al-Haritsnya dan Abu Nu'aim di
dalam Ma'rifatu as-Shahabahnya). Fitnah besar pula bagi beliau ialah yang bergelora dan
bergelombang bertalu-talu bagaikan ombak laut. Fitnah besar ini menurut Ibnu Rajab, bermula
dengan pembunuhan Sayyidina ‘Utsman bin ‘Affaan r.a. yang disusuli dengan perpecahan ummat
Islam dan pertumpahan darah di kalangan sesama mereka.

883 Maksud sebuah pintu yang tertutup yang disebutkan oleh Huzaifah di dalam hadits ini ialah
kewujudan Saiyyidina ‘Umar itu sendiri. Bukan Huzaifah sahaja yang berpendapat *Umar adalah
pintu yang menyekat gelombang fitnah yang akan melanda ummat selepasnya, sahabat-sahabat
lain juga berpendapat begitu. Rupa-rupanya Rasulullah s.a.w. telah pun mendedahkan rahsia ini
kepada sebahagian mereka. Sebagai contohnya lihatlah hadits-hadits berikut ini. Walaupun ia
sedikit sebanyak berbeda dengan hadits Huzaifah di atas dan pada umumnya dapat dikatakan ia
merupakan hadits-hadits yang dha'if, namun ia tetap boleh dikemukakan sebagai mutaba’at atau
syawaahid kepada hadits Huzaifah yang sahih ini. (1) At-Thabaraani meriwayatkan, kata beliau:
‘sl’.d\Oaﬁwgﬂ\&hdﬁaﬂjwﬁi?j&wwmhd\s@'}j|&j‘ﬁ‘ﬁhd&@‘ﬂ‘}f&L'):\.\A;i\.'\:.'m;
dmm‘dﬁlg(’gag&ajid\ﬁb:\ﬂ);JﬁO\S_,Lh)aﬂaéyﬁiugw‘wﬁélﬁi:J.S‘;giL’pM‘Opd\i}Og
oSanai Y A Sy QU aa AT 6 Cadad ol Ade acial g Galla A Jug ps D A Jpm ) Gl JU8 A5 J8 Loy oo
Lglae ol W) om0 gl 0 Cuaall 138 g g ol oS8 138 oo Lo 453 Bermaksud: “Abu Zarr menceritakan, kata
‘beliau: “Pernah aku menemui “Umar bin al-Khatthaab. Dia memegang tanganku dan meremasnya
dengan kuat. “Umar adalah seorang yang gagah. Abu Zarr berkata: “Lepaskanlah tanganku wahai
ibu kunci fitnah.” ‘Umar terus bertanya: “Apa itu ibu kunci fitnah?” Kata Abu Zarr: “Pada suatu
hari aku mengunjungi Rasulullah. Ketika itu Rasulullah sedang duduk. Orang ramai telah pun
berkumpul di hadapan Baginda. Lalu aku dududk di belakang mereka. Maka Rasulullah bersabda:
“Fitnah tidak akan menimpa kamu selagi dia ini (‘Umar) ada di kalanganmu.” (Hadits riwayat at-
Thabaraani di dalam Mu'jam al-Ausathnya. Kata Hafiz Ibnu Hajar: “Perawi-perawinya semuanya
tsiqah.” Al-Haitsami pula berkata: “Perawi-perawinya adalah perawi-perawi kitab sahih Jas 4ls))
(z>=V selain as-Sari bin Yahya. Bagaimanapun dia juga seorang yang tsiqah dan kemas (<4 4),
Menurut keyakinan saya Hasan Bashri tidak sempat mendengar apa-apa daripada Abu Zarr.” (2)
At-Thabaraani juga meriwayatkan, kata beliau: W JSsiall 01 (ma W )l 0 dene W gy b (3 s Wiaa
8 Osbie 0 AalS (p puasa 4l 00 | ondae O (ose 0 BelE G AN G e (i e 0 ) e 0 e 0 gl
i e aidal ) Gl gldie Al o sy sndie 0 glale ol die A oy Qladll 0y see O [ padie (p Aal0aa
Osbae o e JE SN Al a5 adde A e i Jpuy Alal ) Cume Sp e sl 4ilal ) Cibisd g el e 45Y)
dgizans A an¥! 138 Lo coiliall U sy U8 die A oumy laddl (9 pee 4ia Us Jaly )l Calgiad Lalé Azl 3l 4y inn
o Gasla (g Losy Uiy iy sl pty SN el oo 138 ol g dgle i) ha i) Jgus y AShaus ASians 530 U Le iy Y J
Ssilsels o 13 Gile Le BN wad b A5l Gy oSin I Y e WSy Al Gle e U oo 5 ade e A Jgm
Bermaksud: Qudaamah bin Madz'un meriwayatkan, kata beliau: “*Umar bin al-Khatthaab r.a.
telah sempat bertemu dengan “Utsman bin Madz'un di atas anak bukit Atsayah di "Atj, dalam
keadaan kedua mereka berada di atas kenderaaan masing-masing. Tiba-tiba kenderaan (unta)
‘Umar merempuh kenderaan (unta) ‘Utsman. Rasulullah s.a.w. pada ketika itu telah jauh berada
di hadapan. ‘Utsman pun berkata: “Enkau telah membuatkan aku sakit wahai penyelak pintu
fitnah! Setelah kenderaan-kenderaan (unta-unta) masing-masing sampai ke tanah rata, “Umar
pergi dekat “Utsman sambil berkata kepadanya: “Semoga Allah mengampunimu wahai Aba as-
Saa’ib, nama (gelaran) apa telah kau berikan kepadaku tadi? Kata ‘Utsman: “Bukan! Demi Allah
bukan aku yang menamakan (menggelar) engkau begitu. Tetapi Rasulullah s.a.w. yang telah jauh
berada di hadapan kita sekarang, dialah yang menamakan (menggelar) engkau begitu. Pernah
pada suatu hari ketika kami sedang duduk-duduk bersama rasulllah s.a.w., engkau tiba-tiba lalu di
hadapan kami. Ketika itulah Baginda bersabda: “Dia ini adalah penyelak pintu fitnah. Sambil

688



Huzaifah: “Ia akan dipecahkan.” (Maka) "Umar berkata: “Kalau begitu ia tidak akan
dapat ditutup selama-lamanya.”®®* (Kata perawi) Kami (pun) bertanya (Huzaifah):

mengisyaratkan (kepadamu). Pintu yang terkunci rapi akan terus ada di antara kamu dan fitnah
selagi dia hidup (berada) di kalanganmu.” (Hadits riwayat at-Thabaraani di dalam Mu'jam
Kabirnya, al-Bazzaar di dalam Musnadnya dan Abu Nu'aim di dalam Ma'rifatu as-Sahabahnya.
Hadits ini dha'if kerana terdapat di dalam isnadnya beberapa orang perawi majhul dan Yahya bin
al-Mutawakkll seorang erawi yang dha'if). (3) Imam Ahmad meriwayatkan, kata beliau: e &is
m\ye\.udlu\“unu:u ‘).u‘ ‘;l‘uanbAalJMu.)él\.;upUaﬂwo))c&d;\JgaicpM\suchﬁy|Luhd\3
euduwts‘_\uu,d\s el m,;@\@an,m o el & G615 us(.u\‘,.muhduvu\x,du,m,
I &y il o5 Sl oy el 3 535 ¢85 ) a Rl G35 06 08 &y 38 0 uuamw\uwuuiugmusd;)
)s;g;e\:m &,du;@xﬂ\,uﬁ:wmygﬂt u\sud}u&‘udﬂgu\s‘.m& RER AN Kk 1K;
AR atls 5 G o Al 3,8 ol a0 AL (o5 o allay ale A Ka 00 054 Bermaksud: Kata Khalid bin
al-Walid: “Amirul Mu’minin (‘Umar) mengutuskan surat kepadaku ketika aku mendapati Syam
telah pun tunduk (dan jatuh ke tangan tentera-tentera Islam). Ia telah menjadi (seperti) mentega
dan madu. Pernah sekali "Affaan syak, katanya: “ketika aku mendapati Syam begini-begini.”
Beliau (‘Umar) memerintahkan aku supaya berangkat ke Hind (India). Dalam kefahaman kami
Hind (India) pada masa itu ialah Bashrah. Kata khalid: “Aku pula tidak suka ke sana. Tiba-tiba
bangkit seorang lelaki, lalu dia berkata kepadaku: “Wahai Aba Sulaiman, bertaqwalah kamu
kepada Allah! Kerana fitnah-fitnah telah pun nyata.” Khalid terus berkata kepadanya: ‘“Ketika
Ibnu al-Khathaab ("Umar) masih hidup? Tidak, fitnah-fitnah itu akan muncul hanya selepasnya.
Ketika manusia pergi ke serata tempat, namun mereka tidak juga menjumpai satu pun tempat
yang tidak ditimpa fitnah dan bencana seperti di tempat asalnya. Itulah hari-hari yang disebutkan
oleh rasululah s.a.w. sebelum berlaku kiamat. Hari-hari yang penuh dengan pembunuhan dan
peperangan. Kita berlindung kepada Allah agar kita semua tidak sempat dengan hari-hari itu.”
(Hadits riwayat Ahmad di dalam Musnadnya, at-Thabaraani di dalam Mu'jam Kabir dan
- Ausathnya, Ibnu Asaakir di dalam Tarikh Dimasyqnya dan Nu'aim bin Hammaad di dalam
Kitab Fitannya. Hadits ini juga dha'if. ' Azrah bin Qais adalah seorang perawi yang dha'if. Selain
Ibnu Hibbaan tidak ada tokoh Rijal yang mengatakan dia tsiqah. Adapun perawi-perawi lain
selain *Azrah, semuanya tsigah). Bagaimanapun zahir kata-kata Huzaifah ini tidak menunjukkan
‘Umar itu sendiri adalah pintu. Kerana Huzaifah berkata kepada ‘Umar: “Sesungguhnya di
antaramu dan fitnah itu ada sebuah pintu yang tertutup”. Kata-kata Huzaifah di akhir hadits di
atas, bahawa pintu (yang dimaksudkan) itu adalah “Umar, jelas menunjukkan “Umarlah pintu itu.
Keterangan Huzaifah pada dua tempat di dalam hadits ini kelihatan bertentangan. Kerananya al-
Kirmaani, Hafiz Ibnu Hajar, al-'Aini dan lain- lam pensyarah Sahih Bukhari mentaqdirkan kata-
kata Huzaifah yang pertama iaitu: Sls GG G55 & &) (Sesungguhnya di antaramu dan fitnah itu ada
sebuah pintu yang tertutup), dengan kata mereka s 3555 A8 gl G &) &b & (Maksudnya
ialah sesungguhnya di antara zamanmu dan zaman fitnah itu ada kehidupanmu). Ertinya ialah
kewujudan ‘"Umar sendiri seolah-olahnya menjadi penghalang kepada kemunculan fitnah-fitnah
yang berlaku selepas kematian beliau.
%8¢ Maksud “ia akan dipecahkan” ialah ia akan dlceroboh dan dirosakkan. Kalau pintu itu dibuka
secara biasa, tentulah ia dapat ditutup kembali. Tetapi kalau ia diceroboh dan dipecahkan, sudah
tentulah ia tidak dapat ditutup lagi kerana telah rosak. Hadits Huzaifah ini jelas mengisyaratkan
kepada kesyahidan ‘Umar. Huzaifah sememangnya telah mengetahui menerusi hadits ini bahawa
*Umar akan dibunuh orang nanti. Sebabnya beliau tidak berterus terang dalam perkara ini ialah
kerana beliau yakin ‘Umar juga telah mengetahui tentangnya. Selain itu, menggunakan bahasa
kiasan saja dalam perkara seperti ini pada pandangan Huzaifah, sudah memadai dan lebih
beradab. Bagaimana Huzaifah yakin pintu itu adalah ‘Umar? Jawabnya ialah kerana hadits yang
diterimanya daripada Rasulullah s.a.w. ini. Bagaimana pula ‘Umar mengetahui bahawa dialah
689



“Adakah “Umar tahu (siapa yang dimaksudkan dengan) pintu itu?” Jawab Huzaifah: “Ya,
Sebagaimana sebelum tiba hari esok pasti ada malam ini. Sesungguhnya aku telah
menceritakan kepadanya sebuah hadits yang bukan merupakan teka-teki (malah ia benar
dan tepat sekali). (Kata Syaqiq) Oleh kerana Kami takut (gerun) bertanya Huzaifah, kami
suruh Masruq (bertanya beliau). Setelah ditanya Masruq (bin al-Ajda'), Huzaifah berkata:
“Pintu (yang dimaksudkan) itu adalah ‘Umar.”®°

yang dimaksudkan dengan pintu yang akan dipecahkan itu atau dengan kata lain dia akan mati
syahid? Jawab Ibnu Batthaal kerana adanya hadits Rasulullah s.a.w., di mana pernah pada suatu
ketika Rasulullah s.a.w. Abu Bakar, ‘Umar dan "Utsman berada di atas bukit Uhud, tiba-tiba
bukit itu bergoncang. Maka Nabi s.a.w. bersabda kepadanya: olues; Gl G dlile Wil &1 &
(Diamlah Uhud! Di atasmu sekarang tidak ada orang lain selain seorang nabi, seorang Shiddiq
dan dua orang syahid). (Hadits riwayat al-Bukhari, Abu Daud, at-Tirmizi, Ahmad, 'Abd bin
Humaid, Abu Ya'la, Ibnu Hibbaan, at-Thabaraani, an-Nasaa’i, adh-Dhiyaa” al-Maqdisi dan lain-
lain). Pintu yang akan dipecahkan adalah kiasan kepada pembunuhan atau kematian tidak dengan
cara biasa. Pintu yang akan dibuka adalah kiasan kepada kematian secara biasa. Sementara pintu
yang terkunci rapat pula adalah kiasan kepada kewujudan Saiyyidina ‘Umar. Kewujudan
beliaulah yang menghalang fitnah melanda ummat.

85 Selain di sini Imam Bukhari telah mengemukakan hadits ini pada empat tempat yang lain.
- Pertamanya di bawah Kitab az-Zakat. Keduanya di bawah Kitab as-Shaum. Ketiganya di
bawah kitab al-Fitan dan keempatnya di bawah Bab ‘Alamaat an-Nubuwwabh fi al-Islam. Imam
Muslim, Tirmizi, Ahmad, Ibnu Majah, al-Bazzaar, at-Thabaraani, Ibnu Abi Syaibah dan lain-lain
juga turut meriwayatkan hadits ini di dalam kitab mereka masing-masing. Antara pengajaran
dan panduan yang terdapat di dalam hadits ini ialah: (1) Sembahyang secara mutlaq, tidak kira
sama ada fardhu atau sunat, dikerjakan bersendirian atau dengan berjema‘ah, di masjid atau di
rumah, merupakan Kaffaarah (penghapus dosa). (2) Selain sembahyang, puasa dan lain-lain
amalan kebajikan juga dapat menghapuskan dosa seseorang. (3) Dosa-dosa yang dihapuskan oleh -
sembahyang, puasa, sedekah, menyuruh (orang melakukan) perkara yang baik dan melarang

(mereka) daripada melakukan kemungkaran (perkara yang tidak baik) adalah dosa-dosa kecil. (4)

Berdasarkan keterangan al-Qur’an, dosa-dosa kecil itu dapat dihilangkan oleh sembahyang dan

lain-lain dengan syarat dosa-dosa besar dijauhi. (5) Menurut Hafiz Ibnu Rajab, berdasarkan hadits

ini fitnah itu dapat dibahagikan kepada dua bahagian. (a) Fitnah Khasshah, iaitu fitnah yang

menimpa seseorang secara peribadi atau fitnah kecil. (b) Fitnah Aammabh, iaitu fitnah umum

yang menimpa masyarakat dalam jumlah yang besar atau dengan kata lain fitnah besar. (6)

Keprihatinan para sahabat terhadap hadits-hadits Rasulullah s.a.w. (7) Ketepatan ramalan-

ramalan Rasulullah s.a.w. tentang perkara-perkara yang akan berlaku sesudah kewafatan Baginda

s.a.w. (8) Keistimewaan Huzaifah terserlah menerusi hadits ini kerana beberapa perkara berikut:

(a) Keyakinan beliau terhadap hadits Rasulullah s.a.w. yang dihafalnya. (b) Keberanian beliau

untuk bertanya Rasulullah s.a.w. tentang fitnah yang akan berlaku selepas kewafatan Baginda

diketahui kebanyakan sahabat, termasuk Saiyyidina ‘Umar. (c) Kepandaian beliau menggunakan

bahasa kiasan dan bahasa halus untuk menyatakan sesuatu yang sensitif dan boleh meresahkan

seseorang. (9) Kepandaian para sahabat secara umumnya dalam penggunaan bahasa kiasan. (10)

Ketenangan Saiyyidina ‘Umar dalam menghadapi fitnah yang akan menimpa dirinya, jelas sekali

menggambarkan maqam redhanya dengan taqdir Allah s.w.t. (11) Penggunaan gelaran Amirul

Mu’minin untuk Saiyyidina ‘Umar. Penggunaan gelaran-gelaran kebesaran seperti ini diharuskan

690



P ’T

Sl v«,-) R ,,.M; o G Geaed DL ”
RN = A TR T E R N A S - (R S R

r*jf«#’cé' JB s 4 A Jst5 6 g2 I8 - gl G g
495- Qutaibah meriwayatkan kepada kami, katanya: Yazid bin Zurai' meriwayatkan
kepada kami daripada Sulaiman (bin Tharkhan Abu al-Mu‘taniir) al-Taimi daripada Abi
‘Utsman (" Abdur Rahman bin Mill / Mull) an-Nahdi**® daripada Ibni Mas'ud: Bahawa

sesungguhnya ada seorang lelaki®’ telah mencium seorang perempuan, lalu dia datang

dalam agama Islam. (12) Para tabi'in sangat menghormati guru-guru mereka dari kalangan
sahabat. Rasa hormat yang sangat tinggi itu menimbulkan rasa takut dan gerun di dalam hati
mereka. Keadaan itu kadang-kadang menghalang mereka daripada bertanya. (13) Sesetengah
murid agak rapat dengan guru. Antara murid Huzaifah yang terkenal rapat dengannya adalah
“Masruq. Masruglah selalunya dijadikan perantaraan oleh murid-murid lain untuk bertanya
Huzaifah tentang sesuatu masalah. (14) Asas bagi keterangan dan jawapan Huzaifah dalam
dialognya dengan Saiyyidina “Umar di dalam riwayat di atas adalah hadits Rasulullah s.a.w.
86 Abu ‘Utsman an-Nahdi telah memeluk agama Islam semasa hayat Nabi s.a.w., tetapi tidak
sempat menemui Baginda. Beliau sempat menghantarkan zakat dan sedekah kepada Rasulullah
s.a.w. Umurnya menjangkau seratus tiga puluh tahun. Meninggal dunia pada tahun 95H.
%7 Hafiz Ibnu Hajar dan al-'Aini telah mengemukakan enam pendapat berdasarkan beberapa
riwayat berhubung dengan lelaki yang terlibat dalam peristiwa yang tersebut di dalam hadits ini.
Pertamanya ialah Abu al-Yasar Ka'ab bin "Amar as-Sulami al-Badri. Nama Abu al-Yasar
tersebut dengan jelas di dalam nwayat Tirmizi di bawah ini. (1) : & 43 l-umi QRSN N G i R
& Sl PR 08 5l e il o gk 08 k3 0F i E 0 G 08 T 3 (o UDET g e
‘,Ssm\)ay,ugm‘;p J,ui&d&uﬁuﬁb‘mﬁm@\uyhguﬁ!uawuhumwﬂ 15 el
‘\jdhn_:)SAs?LUA.\h Ax\uladxld‘,u_)uu{s}m‘;‘al‘)m‘y:u{,dumsk )mid(.ssi.‘s_“éu)s.\sﬁu.ﬁh)u\
d,...,w.\,bdu)wwuauus,@;«;utaﬁwngmi,_,s.,(,iusmg\;m &Mu.s@mdm@ujb CHE
4 igh yimwﬁtmdﬁuﬁg\d&tme,Jw|ga,L A.Als‘,ai,umsb_\)@;)ghgﬂmmgmm
1 lue g OB AGE Qi 5 0 A G HAFQA ] d,mJumﬂ_\mldm;u,uhdn\‘;mm d,uj‘jj;ui)n
& e g gude uf-'-L)ucsujd‘ﬂu»“‘fwmsﬁﬁ‘y‘N)r—JeS}mcﬂ)‘ G Oy Cujf fuata Hia &und
i o U""“J C““&‘ o AL\JJ FRH &s.d G Y Y C"UM ua u.ue& 4,3\}_) dfu g_uaaj\ 138 Ber[naksud Abu al-Yasar
menceritakan, katanya: “Pernah seorang perempuan datang kepadaku untuk membeli buah tamar.
Saya berkata (kepada perempuan itu): “Sebenarnya di dalam rumah ada lagi buah tamar yang
lebih elok daripada yang ini.” Perempuan itu pun masuklah ke dalam rumah bersamaku. Terus
aku menerpa ke arahnya, lalu menciumnya. Kemudian aku pergi menemui Abu Bakar dan
menceritakan kepadanya apa yang telah berlaku. Kata Abu Bakar: “Tutuplah ke aiban dirimu dan
bertaubatlah. Jangan diceritakan kepada sesiapa cerita ini.” Aku tidak dapat sabar, lalu aku pergi
pula menemui ‘Umar. Setelah menceritakan kepadanya tentang apa yang telah berlaku, "Umar
berkata seperti Abu Bakar juga iaitu: “Tutuplah ke'aiban dirimu dan bertaubatlah. Jangan
* diceritakan kepada sesiapa cerita ini.” Aku tetap tidak dapat menahan diriku. Akhirnya aku pergi
menemui Rasulullah s.a.w. (sendiri), lalu menceritakan kepada Baginda tentang apa yang telah
berlaku. Nabi s.a.w. bersabda: “Beginikah caranya engkau melayani isteri pejuang yang telah
keluar untuk berjihad di jalan Allah?” Mendengar tempelak Rasulullah s.a.w. itu, Abu al-Yasar
berasa amat kesal sehingga beliau terfikir alangkah baiknya kalau sehingga ke waktu itu beliau
belum lagi memeluk agama Islam. Beliau bahkan terfikir dirinya sudah tentu merupakan salah
691



seorang ahli neraka. Kata Abu al-Yasar: “Rasulullah s.a.w. tunduk lama juga sehinggalah
diwahyukan kepada Baginda firman berikut:

@d;-tu J;A;JJA uL...J‘uw.ug_,‘.....J-i dl JJI LaJ))JL‘Jl d)]ac}l.‘aﬂ)sb

Bermaksud: dan dirikanlah sembahyang itu pada kedua tepi siang (pagi dan petang) dan pada
bahagian permulaan daripada malam. Sesungguhnya perbuatan-perbuatan yang baik itu
menghapuskan (dosa) perbuatan-perbuatan yang buruk. Itulah peringatan bagi orang-orang yang
ingat. (Huud:114). Kata Abu al-Yasar, setelah itu saya pergi menemui Rasulullah s.a.w. Baginda
s.a.w. pun membacakan ayat itu di hadapanku. Maka para sahabat bertanya Rasulullah s.a.w.:
“Wahai Rasulallah, Adakah (ayat ini) khusus untuknya sahaja atau atau ia untuk semua orang?”
Nabi s.a.w. bersabda: “Bahkan untuk semua orang.” Selepas mengemukakan hadits ini, Imam
Tirmizi menyatakan kedudukannya dengan berkata: “Hadits ini hasan gharib. Qais bin ar-Rabi’
telah dikatakan dha'if oleh Waki® dan lain-lain.” Antara tokoh Rijaal Hadits yang mengatakan
Qais bin ar-Rabi' dha'if ialah Abu Hatim, Yahya bin Sa'id al-Qatthaan, "Ali ibnu al-Madini,
Nasaa’i, Daaraquthni dan lain-lain. Imam Ahmad pernah ditanya tentangnya: “Kenapa mereka
(‘ulama’-'ulama’ hadits) meninggalkan (tidak mahu menerima) hadits-haditsnya?” Jawab
Ahmad: “Kerana dia berfahaman Syi'ah, banyak tersalah (dalam meriwayatkan hadits-hadits) dan
banyak pula riwayat-riwayatnya yang mungkar.” Al-Bazzaar, at-Thabaarani, an-Nasaa’i, Ibnu
Hibbaan dan lain-lain juga turut meriwayatkan hadits Tirmizi ini dengan beberapa perbedaan
_ pada lafaznya. Di dalam isnad mereka juga terdapat Qais bin ar-Rabi’ ini. Hanya al-Bazzaar
menukarkan namanya dengan Syarik. Kata al-Bazzaar: “Kita tidak mengetahui hadits ini
diriwayatkan dengan lafaz ini melainkan daripada Abi al-Yasar. Kita tidak mengetahui ada orang
lain meriwayatkan daripada Abi al-Yasar selain Musa bin Thalhah. Tidak ada orang yang
‘meriwayatkan daripada Musa pula kecuali ‘Utsman bin ‘Abdillah bin Mauhab. Syarik dan Qais
meriwayatkannya daripada “Utsman. Kami mengemukakan hadits Syarik kerana beliau lebih baik
daripada Qais.” Tetapi Syarik juga seorang perawi yang dha'if. Menurut Hafiz Ibnu Hajar dan al-
*Aini, hadits inilah yang paling sahih berhubung dengan nama orang yang telah menjadi sebab
kepada turunnya ayat 114 Surah Huud. Al-'Aini bahkan menulis: “Menerusi hadits ini Imam
Bukhari mengisyaratkan bahawa Abu al-Yasarlah yang merupakan sebab nuzul kepada ayat 114
daripada Surah Huud yang tersebut di dalam hadits yang dikemukakannya.” Namun bagi penulis,
hadits yang dikemukakan Bukhari di atas langsung tidak menyebutkan siapa sebenarnya orang
yang terlibat dalam peristiwa yang tersebut di dalamnya. Agak sukar untuk diterima bahawa
Imam Bukhari telah menggunakan hadits dha'if yang dikemukakan oleh Tirmizi dan lain-lain itu
dalam menentukan siapakah sebenarnya yang merupakan sebab nuzul bagi ayat berkenaan. (2) Di
dalam Tafsir Ibnu Mardawaih terdapat satu riwayat daripada Abi Umaamah, bahawa ada seorang
lelaki datang kepada Nabi s.a.w. Dia terus berkata, sebanyak satu kali atau dua kali: “Wahai .
Rasulallah! Laksanakanlah hukuman had (yang ditentukan oleh Allah) ke atas saya. Baginda
s.a.w. tidak menghiraukannya. Sesudah sembahyang selesai ditunaikan, Allah menurunkan ayat
(114 Surah Huud) tadi. (3) Abu "Ali at-Thusi di dalam Kitab al-Ahkaam meriwayatkan menerusi
saluran riwayat *Abdur Rahman bin Abi Laila - *Abdur Rahman bin Abi Laila ini tidak sempat
mendengar apa-apa hadits daripada Mu'az - daripada Mu'az r.a. Kata beliau: “Pernah Nabi s.a.w.
didatangi seorang lelaki. Ia berkata kepada Baginda s.a.w.: “Wahai Rasulallah! Apa katamu
tentang seorang lelaki yang bertemu dengan seorang perempuan. Mereka tidak mengenali satu
sama lain. Lalu tidak ada sesuatu yang dilakukan oleh seorang suami terhadap isterinya
melainkan dilakukan lelaki itu terhadapnya, kecuali persetububan. Setelah turun ayat 114 Surah
Huud, Nabi s.a.w. menyuruh orang itu berwudhu dan bersembahyang. Kata Mu'az: Saya pun
bertanya Rasulullah s.a.w.: “Wahai Rasulallah! Adakah ia khusus untuknya atau untuk sekalian
orang mu’'min?” Jawab Baginda: “Untuk sekalian orang mu’min.” (4) Muslim pula dengan
isnadnya meriwayatkan daripada Ibni Mas'ud, bahawa bahawa ada seorang lelaki datang kepada
692



nabi s.a.w, lalu dia berkata: “Saya telah mengerjakan (melakukan hubungan seksual dengan)
seorang perempuan jauh di penghujung Madinah ini. Segala-segalanya telah saya lakukan
terhadapnya kecuali persetubuhan. Ini saya di hadapanmu. Hukumlah saya dengan apa saja
hukuman yang engkau mahu.” Pada ketika itu berkatalah “Umar: “Sebenarnya Allah telah pun
menutup kesalahanmu itu. Alangkah baiknya kalau engkau tidak mendedahkannya?!” Rasulullah
s.a.w. tidak berkata apa-apa. Maka pergilah orang itu. Kemudian Nabi s.a.w. menghantar
seseorang untuk memanggilnya. Setelah ia datang kembali, Rasulullah s.a.w. terus membacakan
di hadapannya ayat 114 Surah Huud tadi.” Maka berkatalah salah seorang yang hadhir: “Wahai
Rasulallah! Adakah ini khusus untuknya?” Jawab Baginda s.a.w.: “Tidak, bahkan ia untuk
sekalian manusia.” Hadits (2), (3) dan (4) juga tidak jelas menyebutkan Abu al-Yasarlah
orangnya. Riwayat (3) dan (4) bahkan mengemukakan, orang berkenaan telah melakukan segala-
segala yang dilakukan seseorang suami terhadap isterinya. Sedangkan riwayat Bukhari di atas
hanya mengemukakan kisah seorang lelaki yang telah mencium seorang perempuan semata-mata.
Di sinilah letaknya percanggahan besar di antara riwayat Bukhari dan riwayat-riwayat lain yang
dikemukakan oleh al-"Aini tadi. Keduanya ialah *Amar bin Ghaziyyah bin *Amar al-Anshari
Abu Habbah at-Tammaar. Riwayat Abu Saleh daripada Ibni "Abbaas dengan jelas menyebutkan
namanya. Kisahnya adalah seperti berikut: “Ada seorang perempun datang kepada “Amar bin
Ghaziyyah untuk membeli buah tamar. Kata *Amar: “Di dalam rumah saya ada lagi buah tamar
yang lain. Masuklah ke dalam. Setelah perempuan itu masuk ke dalam rumah, dia terus
memegangnya dengan kuat dan bertindak dengan kasar terhadapnya. Dilakukannya terhadap
perempuan itu segala-segalanya selain persetubuhan. Bila syaitan meninggalkannya, menyesallah
dia atas apa yang telah dilakukannya. Seterusnya dia pergi menemui Nabi s.a.w. Maka
berceritalah dia kepada Baginda s.a.w. Katanya: “Wahai Rasulallah s.a.w.! Saya telah memegang
seorang perempuan dan melakukan terhadapnya segala apa yang dilakukan oleh seorang suami
terhadap isterinya. Cuma saya tidak melakukan persetubuhan sahaja.” Kata Nabi s.a.w.: “Aku
tidak tahu.” Baginda s.a.w. tidak menjawab apa-apa. Kemudian masuklah waktu sembahyang.
Setelah selesai mereka bersembahyang, turunlah ayat 114 Surah Huud. Riwayat Abu Saleh
daripada Ibni "Abbaas ini dikemukakan oleh Ibnu Mandah menerusi saluran al-Kalbi daripada
Abi Saleh. Al-Kalbi adalah seorang perawi yang terkenal dha'if. Dia bahkan terkenal sebagai
pendusta, pereka hadits dan perawi hadits-hadits maudhu’. Ketiganya ialah Mu'attib. Beliau
adalah seorang lelaki Anshar. Demikianlah sebut Ibnu Abi Khaitsamah di dalam Tarikhnya
sebagai hadits Ibrahim an-Nakha'i. Kata Ibrahim an-Nakha'i: “Penah seorang lelaki Anshar yang
dikenali dengan Mu'attib datang kepada Nabi s.a.w. Riwayat ini mursal dan tidak boleh dijadikan
hujah. - Keempatnya ialah Abu Mugbil "Aamir bin Qais al-Anshaari. Mugqatil (bin Sulaiman)
menyebutkan namanya di dalam Nawaadir at-Tafsir. Katanya: “Dialah orang yang menyebabkan
turunnya ayat 114 dari surah Huud (ssi<ll &15). Waki' dan an-Nasaa’i mengatakan Mugqatil
pendusta besar dan pereka hadits. Al-Jauzajaani pula mengatakan dia seorang dajjal. Kelimanya
ialah Nabhaan at-Tammaar. Kisah Nabhaan sebagai sebab turun ayat 114 Surah Huud
dikemukakan oleh *Abdul Ghani bin Sa'id ats-Tsaqafi di dalam Tafsirnya dengan panjang lebar.
Dia mengambilnya daripada Musa bin "Abdir Rahman daripada Ibni Juraij daripada ‘Athaa’
daripada Ibni *Abbaas. Menurut Hafiz Ibnu Hajar, 'Abdul Ghani dan Musa adalah dua orang
perawi punah dan tidak boleh dipakai. Ats-Tsa'labi dan lain-lain juga turut meriwayatkannya
menerusi saluran riwayat Mugqaatil daripada Dhahhaak daripada Ibni *Abbaas. Sebagaimana telah
disebutkan sebelum ini, Mugatil adalah pendusta besar dan pereka hadits. Dhahhaak pula tidak
mendengar apa-apa daripada Ibnu ‘Abbaas. Tetapi Ats-Tsa'labi menda'wa ayat yang turun
dengan sebab (peristiwa) Nabhaan hanyalah ayat 135 dari Surah Aali "Imraan, iaitu:
693



kepada Nabi s.a.w. dan memberitahu baginda (tentang apa yang telah dilakukannya).

Maka Allah Azza Wa Jalla menurunkan ayat: '
AN Gl el By U1 53 T LT 0 sl o3

Bermaksud: “Dirikanlah sembahyang pada dua bahagian siang (pagi dan pe:tamg),888 dan

pada waktu-waktu yang berhampiran dengannya dari waktu malam.®® Sesungguhnya

amal-amal kebajikan (terutamanya sembahyang itu) menghapuskan kejahatan.”®° Orang

o iy 0 G e e 15 T ) DA A 5 e 150 T 1,85 el 20 5 Rl 103 15y il
‘ @

Bermaksud: “dan (juga) orang-orang yang apabila mengerjakan perbuatan keji atau Menganiaya
diri sendiri, mereka ingat akan Allah, lalu memohon ampun terhadap dosa-dosa mereka dan siapa
lagi yang dapat mengampuni dosa selain daripada Allah? dan mereka tidak meneruskan perbuatan
kejinya itu, sedang mereka mengetahui.” Keenamnya adalah ‘Abbaad. Qurthubi ada
menyebutkan nama ini di dalam Tafsirnya. Tetapi tanpa sandaran berupa riwayat yang kukuh.
Demikianlah enam nama yang dikemukakan oleh al-'Aini dan Hafiz Ibnu Hajar sebagai orang
yang dida'wa merupakan sebab kepada turunnya ayat 114 Surah Huud bersama-sama dengan
sedikit komentar daripada penulis. Memanglah tidak mustahil perkara seperti itu telah berlaku
kepada sahabat. Malah beberapa riwayat yang sahih ada menyebutkan tentangnya dengan latar
belakang cerita yang berbeda-beda. Riwayat-riwayat itu jelas menunjukkan bahawa peristiwa
seumpamanya telah berlaku beberapa kali kepada beberapa orang sahabat. Bagaimanapun
riwayat-riwayat sahih itu hanya menyebutnya secara umum sebagai seorang lelaki tanpa
menyebutkan nama secara terang. Riwayat-riwayat itulah sepatutnya diguna pakai oleh kita,
memandangkan disiplin para ‘ulama’ hadits yang mu'tabar di sepanjang masa dalam perkara-
perkara seperti ini ialah mengemukakannya secara samar dan umum sahaja. Alasan mereka ialah
ia menyentuh soal maruah dan peribadi para sahabat. Untuk mendapat pengajaran dan panduan
daripadanya cukuplah dengan mengemukakan cerita-cerita seperti itu secara umum sahaja tanpa
perlu mencari-cari nama-nama mereka, kemudian didedahkan kepada masyarakat seolah-olahnya
ia suatu fakta yang tidak boleh dipertikaikan lagi.
888 Menurut ats-Tsa'labi Jledl ik iaitu “pada kedua tepi siang” itu bererti pagi dan petang. Kata
Ibnu “Abbaas, maksudnya ialah sembahyang Subuh dan sembahyang Maghrib. Hasan Bashri,
Qataadah dan Dhahhaak berkata, sembahyang Subuh dan ‘Ashar. Mujahid dan Muhammad bin
Ka'ab al-Quradzi pula berkata, sembahyang Subuh dan sembahyang petang iaitu Zohor dan
*Ashar.
889 4l &s W55 pula bererti beberapa ketika di awal waktu malam. Demikian kata Ibnu Sidah,
pengarang Kitab al-Muhkam. Sembahyang yang didirikan pada waktu itu pula ialah sembahyang
Maghrib dan ‘Isyaa’. Demikianlah kata Hasan Bashri, Mujaahid, Muhammad bin Ka'ab al-
Quradzi, Qataadah dan Dhahhaak.
80 Ayat ini membentangkan di hadapan anda beberapa perkara berikut: (1) Ia mengisyaratkan
sekurang-kurangnya kepada tiga waktu sembahyang iaitu Fajar (Subuh), Maghrib dan Isyaa’.
Sesetengah “ulama’ berpendapat, ia mengisyaatkan kepada empat waktu sembahyang iaitu Subuh,
*Ashar, Maghrib dan Isyaa’. Sesetengah yang lain pula mengatakan, ia bahkan mengisyaratkan
kepada sembahyang lima waktu. Termasuk dalam firman Allah: J¥ )k iaitu “pada kedua tepi
siang (pag1 dan petang)” itu sembahyang Subuh, Zohor dan *Ashar. Dan termasuk dalam firman
Allah J $s &35 jaitu “dan pada bahagian permulaan daripada (waktu) malam” pula sembahyang
694



berkenaan lantas bertanya: “Wahai Rasulallah! Adakah (keistimewaan) ini hanya

untukku?” Baginda menjawab: “Untuk semua sekali ummatku.”®!

Maghrib dan ‘Isyaa’. (2) Ia menunjukkan bahawa amalan-amalan kebajikan itu dapat
menghapuskan dosa-dosa seseorang, (3) <lusl atau amalan kebajikan yang dimaksudkan oleh
Allah di dalam ayat ini ialah sembahyang fardhu lima waktu. Inilah pendapat Ibnu Mas'ud, Ibnu
*Abbaas, Hasan Bashri, Qataadah, Sa'id bin Musaiyyab dan lain-lain. Kata al-Qurthubi, tidak ada
seorang pun ahli tafsir khilaf tentang sembahyang yang diperintahkan Allah supaya didirikan di
dalam ayat ini ialah sembahyang fardhu lima waktu. (4) Perkataan <\ yang digunakan oleh
Allah di sini bererti dosa-dosa kecil. Dosa-dosa kecil itulah yang terhapus dengan amalan-amalan
kebajikan seperti sembahyang, wudhu’, sedekah, istighfar, zikir dan lain-lain. Serentak dengan itu
secara tidak langsung ia mengisyaratkan juga kepada adanya dosa-dosa besar. (5) Sesetengah
‘ulama’ berpendapat, amalan-amalan kebajikan itu hanya menghapuskan dosa-dosa kecil jika
dosa-dosa besar tetap dilakukan seseorang. Dalam keadaan dosa-dosa besar dihindari pula ia
boleh menghapuskan juga dosa-dosa besar yang telah berlalu. Bagaimanapun kebanyakan
‘ulama’ berpendapat, sembahyang dan amalan-amalan kebajikan lain hanya dapat menghapuskan
dosa-dosa kecil sahaja, dengan syarat dosa-dosa besar dijauhi. Adapun dosa-dosa besar, ia hanya
dapat dihapuskan oleh taubat yang bersungguh-sungguh dengan hati yang ikhlas. Antara dalil dan

pegangan mereka dalam masalah ini ialah dua firman Allah berikut:

€)) .

Bermaksud: jika kamu menjauhi dosa-dosa besar yang dilarang kamu melakukannya, Kami akan
ampunkan kesalahan-kesalahan (dosa kecil) kamu, dan Kami akan masukkan kamu ke tempat -
yang mulia (syurga). (an-Nisaa’:31). :

(@)

Ml u,j,, & 2] 25 ;Jupjﬁl e Sl sk e_,aa.dlc«.)dﬁ_) i ﬁg.’j.ll' NI ,w,,.,wf_so,,.;&m

ua;iq.j,.m;,a ;,gml;g;;u
Bermaksud: (laitu) orang-orang yang menjauhi dosa-dosa besar serta perbuatan-perbuatan yang
keji, kecuali salah silap yang kecil-kecil (yang mereka terlanjur melakukannya, maka itu
dimaafkan). Sesungguhnya Tuhanmu Maha Luas keampunanNya. Dia lebih mengetahui akan
keadaan kamu semenjak ia mencipta kamu (berasal) dari tanah, dan dan ketika kamu masih janin
dalam perut ibumu; Maka janganlah kamu mengatakan dirimu suci. Dialah sahaja yang leblh
mengetahui tentang orang-orang yang bertaqwa (an-Najm:32).
! Imam Bukhari mengulang sebut hadits ini dengan sedikit sahaja perbedaan pada lafaznya di
dalam Kitab at-Tafsir di bawah GR3 SIS U G Y cinal & Jill g W5 G LDk S PR R
u-uSNl Kalau di sini beliau meriwayatkannya daripada Qutaibah, ‘maka di sana danpada
Musaddad. Perawi-perawi lain selain mereka berdua sama semuanya. Selain Bukhari hadits ini-
diriwayatkan juga oleh Muslim, Tirmizi, Nasaa’i, Ibnu Majah, Ibnu Hibbaan, Ibnu Khuzaimah
dan lain-lain. Antara pengajaran, pedoman dan panduan yang dapat diambil daripada hadits
ini ialah: (1) Kelebihan sembahyang fardhu lima waktu. Ia adalah antara amalan yang dapat
menghapuskan dosa-dosa seseorang. (2) Para sahabat itu tidak ma'shum. Mereka mungkin -
melakukan dosa-dosa kecil atau besar. (3) Para sahabat kalau melakukan sesuatu dosa, akan
segera bertaubat dan bersedia menerima apa saja hukuman kerananya. (4) Rasulullah s.a.w. tidak
membuat keputusan mengenai sesuatu perkara sesuka hatinya. Beliau s.a.w. sentiasa mendapat
bimbingan daripada Allah. Sering kali sesuatu kejadian yang berlaku disusuli dengan turunnya
ayat al-Qur’an. (5) Secara umum sembahyang lima waktu itu terbukti kefardhuannya

695



87- Bab Kelebihan Bersembahyang Pada Waktunya. 59>

berpandukan ayat 114 Surah Huud yang tersebut di dalam hadits di atas. (6) Kerana sifat Maha
Pengampun dan Maha Menerima taubatlah Allah menetapkan dosa-dosa yang dilakukan manusia
itu dapat dihapuskan oleh amalan-amalan kebajikan yang dilakukannya. (7) Seseorang tidak akan
dikenakan hukuman had kerana dosa-dosa kecil yang dilakukannya, seperti mencium perempuan
‘bukan mahram, meraba atau memegangnya dan lain-lain. Perbuatan seperti itu termasuk dalam
lamam (kesilapan-kesilapan kecil yang seseorang terlanjur melakukannya) yang boleh
dihapuskan oleh amalan-amalan kebajikan yang menyusulinya, dengan syarat dosa-dosa besar
dihindari. Ibnu al-Munzir malah menyimpulkan daripada ayat 114 Surah Huud dan hadits di atas
bahawa orang yang didapati berada dalam satu kain dengan perempuan asing juga tidak
dikenakan hukuman had. (8) Hukuman ta'zir juga tidak diperlukan untuk kesalahan-kesalahan
seperti itu, terutamanya kepada orang yang telah bertaubat dan menyesali perbuatannya. (9)
Konsep dosa besar dan dosa kecil itu berpunca daripada al-Qur’an dan as-Sunnah juga. Istilah
AsY digunakan untuk dosa-dosa besar dan istilah <&l atau Wil pula digunakan untuk dosa-
dosa kecil. (10) Sembahyang fardhu lima waktu itu sendiri sudah dikira sebagai taubat seseorang
daripada dosa-dosa kecilnya. (11) Pintu taubat masih sentiasa terbuka. Taubat seseorang tetap
diterima sekiranya ia dilakukan dengan hati yang 1kh1as (12) Kebanyakan hukum Islam ditujukan
kepada umat secara keseluruhannya.

%92 Pada zahirnya tajuk bab yang dibuat Bukhari ini berlainan daripada hadits yang dikemukakan
beliau di bawahnya. Di dalam hadits di bawahnya apabila ‘Abdullah bin Mas'ud bertanya
“Apakah amalan yang paling disukai Allah?” Nabi s.a.w. menjawab: Gy e Bl
(bersembahyang dengan betul-betul menjaga waktunya). Sering kali dalam membuat sesuatu
tajuk bab, Bukhari menjaga sangat lafaz hadits di bawahnya. Kenapa pula di sini beliau mengelak
daripada lafaz hadits yang asal? Kenapa beliau menukar & dengan J ? Atau ada sesuatu rahsia di
sebaliknya? Al-Kirmaani dan al-'Aini berpendapat, haraf jarr yang sepatutnya digunakan di sini
ialah 4, kerana majrurnya (%35) adalah zaraf bagi $>.<ll (sembahyang) yang tersebut sebelumnya.
Berhubung dengan kenapa Bukhari tidak menggunakan perkataan * menurut yang sepatutnya
atau perkataan ¢ sebagaimana yang tersebut di dalam hadits di bawahnya, al-'Aini menjawab
dengan mengatakan bahawa: (1) Menurut tokoh-tokoh ilmu Nahu Kufah, huruf-huruf jarr itu
harus ditukar ganti sesamanya. Haraf % dan J sering kali dipakai dengan ma'na * . Haraf
juga sering dipakai dengan ma'na ¥ atau J . Antara contoh penggunaan J di tempat yang asalnya
digunakan # ialah dua firman Allah ini:

B T G S5 Lr‘w' J5E G s Y Tk o) ‘—-um‘-*rJ@N’“—*"»:JM' ol &4l
Bermaksud: Kami akan memasang timbangan yang tepat pada hari kiamat, maka tidak ada diri
sesiapa akan teraniaya barang sedikitpun; dan jika (amalan itu) hanya seberat biji sawipun pasti
Kami akan mendatangkannya (untuk ditimbang dan dihitung); dan cukuplah Kami sebagai
Penghitung. (al-Ambiyaa’:47). J pada perkataan #s! di dalam ayat ini telah dipakai dengan ma'na
<t

& G3e A Ji% 55 Lo auce Jo U3l Gl & AT
Bermaksud: Segala puji bagi Allah yang telah menurunkan kepada hambaNya (Muhammad) Al-
Kitab (Al-Quran) dan Dia tidak memasukkan kebengkokan (ajaran yang terpesong dan
melencong daripada kebenaran) di dalamnya. (al-Kahfi:1). J pada 4 di dalam ayat ini juga telah
dipakai dengan ma'na . Orang-orang "Arab dalam muhawarah (simpulan bahasa) mereka selalu
menggunakan 4l <=2 (Ta telah mati, meninggal dunia, lenyap, pupus atau berlalu) dengan J
696



pada 4isd dipakai mereka dengan ma'na % Keadaannya sama juga dengan kata mereka (& <as
aliG | J juga sering kali digunakan dengan ma'na e, Kalau begitu tidak salahlah kalau Bukhari
mengatakan &3 83l Jiad LU | kerana ia sama juga dengan apa yang tersebut di dalam hadits.
Seolah-olahnya tajuk bab Bukhari itu begini adanya: Gd; & 5%l Jiad &4 . Antara contoh
penggunaan J dengan ma'na = ialah dua firman Allah ini:

@ €55 Zalyl T8 03N byt
Bermaksud: dan mereka menyungkur atas muka mereka sambil menangis dan mereka bertambah
khusyu'. (al-Israa’:109). J pada ¢ G833 di dalam ayat ini telah dipakai dengan ma'na (sl (atas).

@ oxrll A WL TS

Bermaksud: Tatkala keduanya telah berserah diri dan Ibrahim membaringkan anaknya atas
- pelipis(nya), (nyatalah kesabaran keduanya ). (as-Shaaffaat:103). d pada o=l di dalam ayat ini
juga telah dipakai dengan ma'na = (atas). (2) J yang dipakai Bukhari di dalam tajuk bab itu
dipanggil c-uU‘J <ydlll &Y, jaitu J yang menunjukkan bermulanya waktu atau tarikh sesuatu. J
dengan ma'na ini telah digunakan oleh Allah di dalam al-Qur’an. Lihatlah sebagai contohnya
firman Allah di bawah ini:

‘._f_—_wJ &1, mn 3 \_)r.uJ u,s,‘m AS LA 15y ST ¢ls
Bermaksud: Wahai Nabi! apabila kamu - (engkau dan umatmu) - hendak menceraikan isteri-isteri
(kamu), maka ceraikanlah mereka pada masa mereka dapat memulakan idahnya, dan hitunglah
masa idah itu (dengan betul), serta bertaqwalah kepada Allah, Tuhan kamu...(at-Thalaaq:1).
Maksud firman Allah: ekl s 5 iy ol (Ge33s) S 58h%) “maka ceraikanlah mereka pada masa mereka
dapat memulakan idahnya” ialah pada masa mereka suci daripada haidh dan belum disetubuhi.
Menurut al-Qasthallaani, J yang terletak sebelum perkataan yang menunjukkan masa, sering kali
dipakai sebagai &y sl ¥, Orang yang menganggap perkataan 33 di dalam firman Allah
dipakai dengan erti haidh pula menggantungkan J sebelumnya dengan sesuatu yang mahzuf
seperti perkataan <:Ssiis (dalam keadaan mereka sudah mula menghadapi masa haidh yang akan
dikira sebagai “iddah mereka) misalnya. Jadi Taqdir kalam Allah itu di sisi mereka ialah & ;i)
andl Ay Heitsl eNEA 5K US4l (Ge3s) . Maksud Bukhari dengan tajuk bab yang dibuatnya ini
ialah Bab Kelebihan Bersembahyang Selepas Mula Masuk Waktunya. Oleh kerana perkataan (e
yang mengandungi ma'na isti'laa’ itu boleh mewahamkan (menimbulkan kekeliruan tentang)
kelebihan bersembahyang sebelum masuk waktu sembahyang, Imam Bukhari menukarnya
dengan perkataan J untuk menghilangkan kekeliruan yang mungkin timbul itu. (3) Memang ada
hadits pun yang telah menggunakan perkataan J sebelum perkataan 5. Menerusi tajuk bab ini
Imam Bukhari sebenarnya mahu mengisyaratkan kepada hadits itu. Maksud beliau ialah kedua-
duanya betul. Kedua-duanya adalah berlandaskan hadits yang sahih. Imam Bukhari sendm telah
meriwayatkannya di dalam kitab Sahihnya ini di bawah ¥ 065 Sae iazal sk j adle 2 ‘:.LA S Ay
st 423, 158 d 5 $a | Berikut adalah haditsnya: Gisiis G 36 B2 5 - a3l g R RTER P
du)_wdumg._w;,ww\u;@m»}ﬁ@ualeﬁwmjiiuegt_mnu;et,,jlwm;uﬁi Y
A e 8 Sgadl & b B v ) $3al 0 (el Qe o ks e s L 2 | Hadits ini selain Bukhari,
dmwayatkan juga oleh Muslim, Ahmad, Abu Daud, Nasaa’i dan Ibnu Hibbaan. Demikianlah
keterangan al-'Aini dengan sedikit pengubahsuaian oleh penulis. Bagi Syeikh Zakariya, tajuk bab
seperti ini dipanggil 4,5 4ea 5 jaitu tajuk bab yang dibuat dengan maksud menjelaskan sesuatu
yang tersebut di dalam hadits di bawahnya. Perkataan = yang mengandungi ma'na isti’laa’ itu
memang boleh mewahamkan (menimbulkan kekeliruan tentang) kelebihan bersembahyang
sebelum masuk waktu sembahyang. Itulah sebabnya Imam Bukhari menukarnya dengan
perkataan J . Bagi penulis sama ada perkataan = atau J , kedua-duanya memang telah terbukti
adanya di dalam sekian banyak hadits-hadits yang sahih. Kedua-keduanya telah digunakan. oleh
Rasulullah s.a.w. dengan maksud menarik perhatian umatnya supaya bersembahyang dengan
697



&

Y
496- Abu al-Walid Hisyam bin ‘Abdul Malik (at-Thayaalisi al-Bashri) meriwayatiéan
kepada kami, katanya: Syu'bah (bin al-Hajjaaj) meriwayatkan kepada kami, katanya: al-
Walid bin al-'Aizaar (bin Huraits al-Kufi) meriwayatkan kepadaku, katanya: Saya telah
mendengar Aba ‘Amar asy-Syaibaani (Sa'id bin Iyaas) berkata: Tuan rumah ini telah
meriwayatkan kepada kami - sambil dia mengisyaratkan ke rumah Abdullah (b.in
Mas'ud) - Kata "Abdullah (bin Mas'ud): “Pernah saya bertanya Nabi s.a.w.: “Apakah
amalan yang paling disukai oleh Allah?”%? Baginda menjawab: “Bersembahyang pada
waktunya (dengan betul-betul menjaga waktunya).” Tanya Abdullah seterusnya:
“Kemudian apa pula?” Baginda menjawab: “Berbuat baik kepada kedua ibu bapa.”

*Abdullah bertanya lagi: “Kemudian apa pula?”’ Baginda menjawab: “Berjihad di jalan

menjaga waktu mustahab dan waktu afdhalnya. Paling tidak pun dengan menjaga waktu harus
atau waktu tunainya. Anjuran Rasulullah s.a.w. itu sesuai benar dengan firman Allah ini:

o 155 sl 5wl Jo Lias
Bermaksud: Jagalah betul-betul (waktu) semua sembahyang(mu), dan (waktu) sembahyang
wusthaa (khususnya); dan berdirilah kerana Allah (dalam sembahyang kamu) dengan khusyu'.
(al-Bagarah:238). Itulah maksud tajuk bab di atas menurut pandangan penulis. < swals alet iy .
83 Berdasarkan riwayat Malik bin Mighwal daripada al-Walid bin al-"Aizaar yang dikemukakan
oleh Bukhari di bawah iy seall Ji=d U nanti, di tempat <l (paling disukai) ini tersebut
perkataan J-=i (paling afdhal atau utama). Untuk lebih jelas, saya kemukakan riwayat itu di
sini: J6 08 I 5 i ol 08 D85 13 65 Sl Cutals 08 3R (5 S0 ERR  (f Jaal B8 e S i
& B Gt e $a 0 el Jadli 1 A 0500 G &l Al 4l i (T B0 00 Calls Al 2l (i) bt G B2
S A 315 iy adle A K 1 gy oS08 A a3 aad 06 T & & i5h 5 35 08 G . Hafiz Tbnu
Hajar bahkan mengatakan, kebanyakan perawi meriwayatkan lafaz 3=l di sini. Kalau Ibnu
Mas'ud sememangnya bertanya dengan menggunakan lafaz d8l | maka lafaz wal di dalam
riwayat bab ini merupakan malzumnya. Maksudnya ialah anda semestinya menerima apa yang
disebutkan oleh Rasulullah s.a.w. secara tertib melalui jawapan Baginda s.a.w. terhadap soalan
Ibnu Mas'ud sebagai amalan yang paling disukai Allah (malzum), apabila anda menerimanya
sebagai yang paling afdhal atau yang paling utama (lazim). Demikian juga sebaliknya, anda
semestinya menerima apa yang disebutkan oleh Rasulullah s.a.w. secara tertib melalui jawapan
Baginda s.a.w. terhadap soalan Ibnu Mas'ud itu sebagai amalan yang paling afdhal atau utama
(malzum), apabila anda menerimanya sebagai amalan yang paling disukai Allah (lazim).
Ringkasnya, menurut Hafiz Ibnu Hajar, nisbah atau hubungan di antara kedua-dua lafaz yang
tersebut di dalam dua riwayat itu adalah nisbah lazim dan malzum.

698



Allah.”®** Kata "Abdullah: Nabi s.a.w. menjawab semua pertanyaan saya itu. Sekiranya

saya terus bertanya, niscaya dia akan terus menjawab lagi.¥?

84 Jawapan Rasulullah s.a.w. kepada Ibnu Mas'ud ini sekali pandang kelihatan bercanggah
dengan jawapan-jawapan lain yang diberikan oleh Baginda kepada soalan yang sama. Soalan
seperti ini sebenarnya pernah diajukan oleh beberapa orang sahabat lain selain Ibnu Mas'ud. Di
bawah ini dikemukakan beberapa hadits yang mengandungi soalan yang betul-betul sama dengan
soalan Ibnu Mas'ud di atas atau lebih kurang sama dengannya, tetapi jawapan yang diberikan
oleh Rasulullah 8.2.W. pula berbeza-beza: (1) d«aﬁ' Jash & Uil iy agle o oo v g5 3 85008 o
Sadia Fa OB 15 2 08 & dul 3 Nl 08 G & 38 4h)) Ay Oy 08 Bermaksud: Abu Hurairah
meriwayatkan, katanya Sesungguhnya Rasulullah s.a.w. pernah ditanya (seseorang): ““Apakah
amalan yang paling afdhal / utama?” Jawab Rasulullah s.a.w.: “Percaya kepada Allah dan
rasulNya.” Baginda ditanya lagi: “Kemudian apa?” Jawab Baginda lagi: “Berjihad di jalan
Allah.” Rasulullah s.a.w. terus ditanya “Kemudian apa?” Jawab Baginda s.a.w. seterusnya: “Haji
yang mabrur (yang diterima Allah).” (Hadits riwayat Bukhari, Muslim, Tirmizi, Nasaa’i dan lain-
lain). (2)08 &5 4453 08 &0 B &l g G Usd iy aile 4o e 0 005 & 4 22 Bermaksud: "Aaisyah
merlwayatkan bahawa Rasulullah s.a.w. pernah ditanya: “Apakah amalan yang paling disukai
Allah?” Jawab Baginda s.a.w.:. “Yang sentiasa dlkeljakan walaupun sedikit.” (Hadlts nwayat
Bukhari, Muslim, Ahmad dan Abu Ya'la). (3) 8=df Jaah & sy aile i JKa o gy S i il f 02
4 Jie ¥ 4 o 2y &l 0 Bermaksud: Abu Umaamah meriwayatkan bahawa beliau pernah bertanya
Rasulullah s.a.w.: “Apakah amalan yang paling afdhal?” Jawab Baginda s.a.w.: ‘Berpuasalah
kerana sesungguhnya tiada amalan setanding dengannya.” (Hadits riwayat an-Nasaa’i). (4) & (¢
a;&.g‘,;‘;r.a,ut i,n“umwhdupa)&w‘f\gujucmgm@mJHAJUIWM‘,‘J,)@&M
&3l Ja5 Bermaksud: ‘Abdullah bin ‘Amar r.a. meriwayatkan bahawa pernah seorang lelaki
bertanya Nabi s.a.w.: “Apakah (ajaran / amalan) Islam yang paling baik?” Jawab Nabi s.a.w.:
“Engkau memberi makan (kepada yang memerlukan) dan memberi salam kepada orang yang
engkau kenali dan tidak engkau kenali. (Hadits riwayat Bukhari, Muslim, Ahmad, Abu Daud
Nasaa’i, Ibnu Hlbbaan Ibnu Majah dan Balhaql di dalam Syu'ab al-Imaan). (5) 4 =) e o
035 4d B (ALl Al G OB Qi Y1 GF 0 sl b 1M 06 4 Bermaksud: Abu Musa al-Asy'ari
meriwayatkan, katanya: Para sahabat bertanya: “Wahai rasulallah, apakah (perangai orang) Islam
yang paling utama?” Jawab Baginda: “(Perangai) Orang (Islam) yang mana orang-orang Islam
lain selamat daripada (gangguan) lidah dan tangannya.” (Hadits riwayat Bukhari, Muslim dan
Abu Daud at-Thayaalisi di dalam Musnadnya). Para “ulama’ telah mengemukakan beberapa
sebab berhubung dengan kenapakah jawapan yang diberikan oleh Rasulullah s.a.w. terhadap
soalan yang sama itu berbeza-beza. Jika ia diletak di hadapan, niscaya akan hilanglah
pertentangan dan percanggahan akibat daripada pandangan sepintas lalu itu. Antaranya ialah: (1)
Keperluan orang-orang yang bertanya itu berbeza-beza. Orang yang bertanya itu misalnya
mempunyai ibu bapa yang perlu diuruskan kehidupannya, maka amalan yang paling utama
dilakukannya ialah berbuat baik kepada kedua ibu bapa. Kalau dia seorang yang jahil, maka
belajarlah amalan yang paling afdhal untuk dirinya. (2) Kecenderungan, minat atau kebolehan
dan kelayakan orang-orang yang bertanya berbeza-beza. Kepada seorang yang berani dan gagah
perkasa, berjihadlah amalan yang paling baik dilakukannya. Kepada yang kaya raya pula,
memberi makan kepada orang-orang yang memerlukan atau menyumbang harta benda di jalan
Allahlah yang paling utama dibuatnya. (3) Masa atau tempat dikemukakan soalan tidak sama.
Ketika perang atau negara diancam musuh, jihadlah amalan terbaik. Dalam masyarakat yang
miskin dan susah pula, bersedekah adalah amalan yang paling afdhal. (4) Soalan difahami Nabi
s.a.w. sebagai berkaitan dengan bahagian amalan yang tertentu, seperti yang berkaitan dengan
699



	bukhari asal 681
	bukhari asal 682
	bukhari asal 683
	bukhari asal 684
	bukhari asal 685
	bukhari asal 686
	bukhari asal 687
	bukhari asal 688
	bukhari asal 689
	bukhari asal 690
	bukhari asal 691
	bukhari asal 692
	bukhari asal 693
	bukhari asal 694
	bukhari asal 695
	bukhari asal 696



