i " o o g v - % . :: .:/ -
£ Qb iy 0 o IS8 15-00) 050 e i 23y

n/’ 2

secara berjama'ah di masjid dan juga orang-orang yang hendak bersembahyang secara
bersendirian di rumah dan lain-lain tempat, di negeri-negeri yang sangat panas atau di negeri-
negeri yang tidak telalu panas.
924 Tujuan Imam Bukhari mengemukakan kata-kata Ibnu ‘Abbaas di sini ialah kerana adanya
kesesuaian di antara perkataan yang ditafsirkan oleh beliau iaitu 3% dengan perkataan ¢ yang
tersebut di dalam hadits di atas. Perkataan 3& yang ditafsirkan oleh Ibnu "Abbaas dengan Js< itu
sebenarnya tersebut di dalam firman Allah di bawa ini:

) bayss ap B3 VAR SR guadl o5 AL 15 o8 o T 50 G )12 S5
Bermaksud: Tidakkah mereka melihat dan memikirkan segala yang telah diciptakan oleh Allah,
yang beredar (berpindah-randah) bayang-bayangnya ke kanan dan ke kiri (pada pagi dan petang)
dalam keadaan sujud kepada Allah, sedang mereka merendah diri? (an-Nahl:48). Sudah menjadi
kebiasaan Bukhari di dalam kitab Sahihnya, apabila tersebut di dalam sesuatu hadits satu
perkataan ganjil yang juga terdapat di dalam al-Qur’an, beliau akan mengisyaratkan kepada
perkataan di dalam al-Qur’an itu. Sama ada ia betul-betul sama dengan perkataan yang terdapat di
~ dalam hadits atau kedua-duanya berpunca daripada perkataan yang sama. Tujuan beliau ialah
mengingatkan para pembaca kitabnya kepada sumber rujukan utama umat Islam dalam segala
perkara. Antara pengajaran, pedoman dan panduan yang dapat diambil daripada hadits ini ialah:
(1) Keelokan melewatkan sembahyang Zohor ketika panas keterlaluan, sehingga kepanasan
berkurang sedikit dan cuaca sudah agak sejuk. (2) Perintah Rasulullah s.a.w. supaya
bersembahyang pada ketika sudah agak sejuk itu berlaku untuk kedua-dua keadaan, bermukim
dan bermusafir. Dengan syarat sebabnya ada, iaitu keadaan panas yang keterlaluan. (3) Dalam
keadaan bermukim, Nabi s.a.w. sering juga melewatkan sembahyang hingga ke akhir waktu
Zohor. Dalam keadaan bermusafir pula, Baginda s.a.w. sering juga melewatkan sembahyang
Zohor sehingga masuk waktu ‘Ashar. Kedua-dua sembahyang Zohor dan ‘Ashar dikerjakan
Baginda sebagai jama" ta’khir. (4) Hikmat bersembahyang Zohor lewat dalam keadaan itu ialah
menenangkan orang yang hendak bersembahyang. Supaya ia dapat bersembahyang dengan penuh
khusyu' dan bersungguh-sungguh tanpa sebarang keresahan. (5) Menurut kebanyakan ‘ulama’,
hukum ini khusus dengan negeri-negeri yang panas cuacanya. Ia tidak berlaku di negeri-negeri
sejuk. Oleh itu tidaklah ada kelebihan melewatkan sembahyang Zohor di negeri-negeri sejuk. (6)
Zahir hadits ini dan juga apa yang mathum daripada hikmat tersirat di sebaliknya menunjukkan
perintah Baginda s.a.w. itu umum untuk setiap orang yang hendak bersembahyang, sama ada .
secara berjama'ah di masjid - atau bersendirian di mana-mana sekalipun. (7) Keelokan
bersembahyang dalam keadaan tidak ada sebarang gangguan, tekanan atau apa-apa yang boleh
menghilangkan khusyu'. Khusyu' dalam sembahyang itulah roh sembahyang. Ia merupakan
sesuatu yang paling dituntut dan dikehendaki daripada sembahyang seseorang. Kerana itulah
Rasulullah s.a.w. ada bersabda: g&i¥l 4413 385 ¥j Jabll 333y s ¥ Bermaksud: Tiada
sembahyang dalam keadaan makanan sudah tersedia. Tiada juga sembahyang dalam keadaan
seseorang itu terdesak oleh perasaan hendak buang air. (Hadits riwayat Muslim, Ahmad, Abu
Daud, Abu Ya'la, Ibnu Hibbaan, Baihaqi dan lain-lain). (8) Di dalam hadits-hadits sering juga
perkataan azan digunakan dengan erti iqamat. (9) Neraka Jahannam sudah dicipta oleh Allah dan
telah wujud sekarang. Kepanasan dan kesejukan bumi adalah berpunca daripadanya. (10) Boleh
dikatakan fenomena alam yang saban hari disaksi dan dialami manusia itu merupakan peringatan
dan ancaman daripada Allah kepada manusia tentang kehidupan mereka sesudah mati dan tentang
kaitan alam dunia dengan alam semesta di sekelilingnya.

724



03- Bab Waktu Zohor Bermula Sebask Sahaja Tergelincir Watahan.%%° Jabir (bin
*Abdillah) Berkata: Vlabi S.A.W. Selalu Bersembahyang (Lohor) PVada Waktu LVanas
Terik Di Tengah Han.9%0

25 Sebenarnya di bawah Kitab Mawaagit as-Shalah, inilah bab pertama yang benar-benar
membincangkan tentang waktu-waktu sembahyang. Imam Bukhari memulakannya dengan waktu
Zohor. Begitulah pada umumnya para ‘ulama’ apabila membincangkan tentang waktu-waktu
sembahyang, mereka memulakannya dengan waktu Zohor, bukan Subuh. Sebabnya ialah pada
keesokan hari selepas berlalunya malam mi'raj kepada Rasulullah s.a.w., Jibril datang ke bumi
untuk mengajarkan kepada Baginda tatacara sembahyang dan waktu-waktunya. Sembahyang
yang mula-mula sekali diajarkan oleh Jibril a.s. secara praktikal pada hari itu ialah sembahyang
Zohor. ITtulah sebabnya sembahyang Zohor disebut para ‘ulama’ sebagai sembahyang yang
~ pertama (Js¥ 33uall), Selain itu, hikmat juga menghendaki apa-apa yang dialami dan disaksikan
Rasulullah s.a.w. pada malam mi'raj dan apa-apa yang diwajibkan ke atas umat berupa
sembahyang dan lain-lain, disampaikan Baginda s.a.w. kepada para sahabat secara ijmal (dalam
bentuk rumusan) terlebih dahulu. Kemudian barulah tiba masa menyampaikan semua yang
tersebut itu secara tafshil (terperinci) pula melalui Jibril yang datang pada waktu tengah harinya.
Para ‘ulama’, sama ada dari kalangan imam-imam empat mazhab atau Ahli az-Zahir, boleh
dikatakan bersepakat semuanya tentang permulaan waktu Zohor. Sebaik sahaja matahari
tergelincir, itulah waktunya bagi mereka. Ya, memang benar ada segelintir ‘ulama’ salaf
berpendapat, waktu Zohor belum lagi masuk dengan semata-mata tergelincirnya matahari. Malah
bagi mereka, selepas tergelincir matahari perlulah berlalu sedikit lagi waktu iaitu apabila bayang
sesuatu yang menegak menjadi kira-kira selebar tali kasut. Pada ketika itu barulah masuk waktu
Zohor. Dalil mereka dalam masalah ini ialah sebuah hadits Rasulullah s.a.w. Lihatlah hadlts itu
dengan terjemahannya di bawah ini, khususnya bahaglan yang bergaris di bawahnya FARRAWVREL
dde\sduu»‘—nw’wa&w»webgwﬁawe&ucwgg‘wu)\ﬁwuuﬂ 2 AR Gl G A
Gt sy 3 Js_uts,w\qbw;xu ‘;duufujnmeM$ua¢ﬁ$mtgﬂ ade 2 o
eﬁwﬂ‘u—' om‘ubunem‘guim:ﬁu‘ﬁ‘unuﬂ'@ugduiuj ‘iu\SwA)mj‘
A G a4t sfhutsw_..,.adt s olias &u\.ﬂw&xﬂ‘ ‘J.aﬂsulsuh?ahdl‘;:ulﬂl_,aw\
uua,h,dmw;uwujm mudmgunh )Mi&)aﬂl@bj.a_,dﬂh_&u.“ Saall Gy Ly sl Hhadl G
o % &% Bermaksud: “Ibnu ‘Abbaas meriwayatkan, katanya: Rasulullah s.a.w. bersabda
“Jibril a.s. telah mengimamiku dekat Baitillah dua kali. Beliau bersembahyang Zohor denganku
apabila matahari tergelincir dan bayang (sesuatu yang menegak) telah melebar seperti tali kasut.
Beliau (Jibril a.s.) bersembahyang Ashar denganku ketika bayang sesuatu menjadi sama panjang
dengannya. Kemudian bersembahyang denganku -maksud Baginda s.a.w. Maghrib- ketika orang
yang berpuasa berbuka. Kemudian bersembahyang ‘Isyaa’ ketika lenyap syafaq. Kemudian
bersembahyang Subuh denganku ketika orang yang hendak berpuasa mulai haram makan dan
minum. Pada keesokan harinya beliau (Jibril a.s.) bersembahyang Zohor denganku ketika bayang
sesuatu menjadi sama panjang dengannya. Beliau bersembahyang ‘Ashar denganku ketika
bayang sesuatu menjadi satu kali lebih panjang daripadanya. Kemudian bersembahyang Maghrib
denganku ketika orang yang berpuasa mulai berbuka. Kemudian bersembahyang -‘Isyaa’
denganku ketika telah berlalu sepertiga malam. Kemudian bersembahyang Subuh denganku pada
waktu cerah tanah. Kemudian Jibril berpaling kepadaku lalu berkata: “Wahai Muhammad, inilah
waktu (sembahyang) para nabi sebelummu. Waktu sembahyang (yang lima itu) adalah di antara
dua waktu (semalam dan hari) ini.” (Hadits riwayat Abu Daud, Ibnu al-Jaarud, Baihaqi, Ahmad
dan Ibnu Abi Syaibah. Teks hadits dengan isnad yang diberikan di atas adalah berdasarkan
riwayat Abu Daud). Tujuan Imam Bukhari mengadakan Bab Waktu Zohor dengan qaid Jis ¥ e
ialah untuk menolak pendapat golongan ini dan dalil yang dipegang mereka itu. Qaid Jis3V 2= itu
725




juga mengisyaratkan bahawa Bukhari dalam masalah ini sependapat dengan jumhur ‘ulama’.
Alasan jumhur ‘ulama’ yang tidak menerima pakai hadits riwayat Abu Daud dan lain-lain yang
bertaraf hasan itu seperti yang dipakai golongan tadi ialah sebenarnya hadits tersebut
menceritakan waktu Zohor bagi negeri-negeri seperti Mekah di mana Jibril bersembahyang
bersama Rasulullah s.a.w. Ia tidak betul-betul terletak pada khatulistiwa’. Di kawasan-kawasan
seperti itu, pada waktu betul-betul tengah hari sekalipun sesuatu yang menegak ada sedikit
bayangnya. Memanglah benar bayang itu bukan menandakan matahari telah tergelincir. Maka
perlu ada pula sedikit lagi bayang kadar selebar tali kasut. Ia sebenarnya tidak bercanggah sama
sekali dengan kenyataan yang diterima jumhur ‘ulama’ bahawa waktu Zohor bermula sebaik
sahaja matahari tergelincir. Ada juga diriwayatkan bahawa segelintir salaf yang lain pula
berpendapat, waktu Zohor masuk sebelum matahari tergelincir lagi. Alasan mereka ialah adanya
sesetengah hadits yang menunjukkan keharusan bersembahyang Juma'at sebelum matahari
tergelincir. Tajuk yang diadakan Bukhari ini sesungguhnya bertujuan menolak kedua-dua
pendapat salaf itu. Demikianlah perbincangan tentang permulaan waktu Zohor. Berhubung
dengan waktu akhir Zohor pula, para ‘ulama’ memang berbeza pendapat tentangnya. Imam Abu
Hanifah berdasarkan riwayat yang masyhur daripada beliau berpendapat, waktu -Zohor
berpanjangan sehingga bayang sesuatu menjadi sekali ganda lebih panjang daripadanya.
Sementara dua orang murid utama beliau, Abu Yusuf dan Muhammad bin al-Hasan asy-
Syaibaani pula berpendapat, waktunya berakhir. apabila bayang sesuatu menjadi sama panjang
dengannya. Inilah juga pendapat Bukhari, Malik, Syafi'e, Ahmad dan jumhur ‘ulama’.
Sesetengah ‘ulama’ dalam mazhab Malik berpendapat, di antara akhir waktu Zohor dan
permulaan waktu ‘Ashar terdapat waktu musytarak (waktu yang dikongsi bersama oleh Zohor
dan Ashar). Lamanya adalah sekadar empat raka'at sembahyang. Dalam waktu ini seseorang
dapat mengerjakan kedua-dua sembahyang Zohor dan ‘Ashar. Alasan mereka ialah jika
diperhatikan hadits-hadits yang memuatkan kisah Jibril bersembahyang bersama Nabi s.a.w.,
anda akan dapati pada hari pertamanya Jibril bersembahyang *Ashar dengan Baginda s.a.w. pada
ketika bayang sesuatu menjadi sama panjang dengannya. Pada hari kedua pula mereka
bersembahyang Zohor juga pada ketika bayang sesuatu menjadi sama panjang dengannya. Jadi
apabila mereka bersembahyang ‘Ashar pada hari pertama dan bersembahyang Zohor pada hari
kedua pada masa yang sama, maka itu bererti adanya apa yang dinamakan waktu musytarak
(waktu yang dikongsi bersama oleh Zohor dan *Ashar). Imam Daud az-Zahiri, Syafi’e Abu Tsaur,
dan sekumpulan ‘ulama’ dalam mazhab syafi'e pula berpendapat, waktu akhir Zohor ialah
apabila bayang sesuatu menjadi sama panjang dengannya. Di antara akhir waktu Zohor itu dan
permulaan waktu *Ashar terdapat 4Ll (satu waktu senggang). Orang yang bersembahyang pada
waktu ini tidak dikira bersembahyang pada waktu yang terpilih. Dan orang yang bersembahyang
padanya tanpa sebarang ke'uzuran adalah berdosa, walaupun sembahyangnya dikira sah. Waktu
senggang ini berakhir apabila bayang sesuatu itu menjadi panjang sedikit sahaja daripadanya.
Sesetengah kitab figh menggunakan istilah waktu muhmal (waktu hampa) untuk waktu senggang
ini. Imam Bukhari dan jumhur ‘ulama’ berpendapat, waktu Zohor berpanjangan hingga rapat ke
waktu ‘Ashar. Bagi mereka tidak ada apa yang dinamakan dengan waktu musytarak atau waktu
senggang itu. Inilah yang ditegaskan oleh Bukhari dalam tajuk bab berikut nanti. Ringkasnya para
‘ulama’ berbeza pendapat tentang tiga perkara berhubung dengan akhir waktu Zohor. (1) Sama
ada ia berakhir ketika bayang sesuatu menjadi sama panjang dengannya atau ketika bayang
sesuatu menjadi sekali ganda lebih panjang daripadanya. (2) Tentang ada atau tiadanya waktu
musytarak. (waktu yang dikongsi bersama oleh Zohor dan "Ashar). (3) Tentang ada atau tladanya
waktu senggang atau ilali di antara waktu Zohor dan *Ashar.

%26 Ta'liq ini adalah sebahagian daripada hadits Jaabir yang dikemukakan oleh Bukhan secara
maushul di bawah Bab Waktu Maghrib nanti. Lihat hadits no: 527.

726



(,v

ilos odle i Lo d0 0yt 8 o 23 23 gyl J6 2,80 22 Lk G J6 ol Jf B3 - oy
Jleg 8 eaf 25 JB 7 Ulhae 1,27 s 3T 5836 221 356 L) gu’u;ﬁwt&aw;ub&,@f;
f

z

Jsks OF 58T (& 3 Fot i 3 3G (,,’<5;.,,. vl si 5F G}ihj Y Jeds sl HE

-

o % g

JUB 4585 Jo a3 355 ol Gk OF BT2 80 391 36 of 24 08 2ade 802 25 o g s gl
AG B wdils ot g GT 305 8 2B 3 (g_&_..:u Asdey G VU5 & Ay G

s
507- Abul Yamaan (al-Hakam bin Naafi') meriwayatkan kepada kami, katanya: Syu'aib
(bin Abi Hamzah) meriwayatkan kepada kami daripada az-Zuhri,‘katanya: Anas bin
Malik meriwayatkan kepada saya bahawa Rasulullah s.a.w. keluar (dari rumah Baginda
s.a.w.) sebaik sahaja matahari tergelincir, lalu bersembahyang Zohor.””” Kemudian
Baginda berdiri di atas mimbar dan menceritakan tentang kiamat’*® Baginda
menyebutkan bahawa pada hari kiamat itu akan berlaku banyak perkara besar. Kemudian
Rasulullah s.a.w. bertanya: “Sesiapa yang hendak bertanya tentang sesuatu, tanyalah!
Segala pertanyaanmu itu akan kujawab selagi aku berada di tempatku ini. Maka
menangislah orang ramai.””® Sementara Rasulullah s.a.w. pula terus berkata: Tanyalah
aku. Lantas “Abdullah bin Huzafah as-Sahmi berdiﬁ, lalu bertanya: “Siapa ayahku?”
Baginda menj a§vab: “Ayahmu adalah Huzafah.”*** Baginda terus berkafa lagi: Tanyalah
aku! Pada ketika itu melututlah™' ‘Umar seraya berkata: “Sesungguhnya kami redha

*?7 Di awal waktunya. Tidak ada satu pun riwayat yang menunjukkan Rasulullah s.a.w. pernah
bersembahyang Zohor sebelum tergelincir matahari. Ini adalah suatu perkara yang telah
diijma‘kan oleh para ‘ulama’, setelah ada segelintir 'ulama’ salaf berpendapat waktu Zohor
masuk sebelum matahari tergelincir.
%28 Sebab wurud hadits ini menurut al-Muhallab ialah Rasulullah s.a.w. telah mendapat tahu
bahawa ada orang-orang munafiq menda'wa akan mengemukakan soalan-soalan yang kononnya
tidak akan mampu dijawab Baginda s.a.w.
%29 Mereka menangis kerana takut akan ditimpa azab seperti umat-umat yang lalu apabila mereka
dimurkai Allah menolak ajaran yang dikemukakan oleh para nabi masing-masing. Antara perkara
yang boleh mengundang azab Allah pada fikiran para sahabat yang hadhir dalam peristiwa ini
ialah perbuatan orang-orang munafiq yang telah menimbulkan kemarahan Baginda s.a.w.
Mungkin juga mereka menangis setelah mendengar cerita Nabi s.a.w. tentang hari kiamat yang
sangat dahsyat dan penuh dengan huru-hara.
%0 Sebabnya 'Abdullah bin Huzafah bertanya begitu ialah kerana banyak pihak terutamanya
golongan munafiqin mempertikaikan Huzafah sebagai bapanya yang sebenar.
! Beginilah ma'na asal perkataan & . Menurut Syeikh Zakariya, bagaimanapun kebanyakan
pensyarah Sahih Bukhari memakainya dengan ma'na duduk seperti duduk iftirasy di dalam
sembahyang. Alasan mereka ialah duduk dengan cara ini menampakkan lebih beradab. Adapun
duduk dengan cara melutut, itu menampakkan kurang sopan di hadapan Rasulullah s.a.w. Oleh
727



Allah sebagai Tuhan, Islam sebagai agama dan Muhammad sebagai Nabi kami.” Barulah
nabi s.a.w. diam.”’ Kemudian Baginda berkata: Baru sekejap syurga dan neraka
diperlihatkan kepadaku di dinding ini. Tidak pernah aku melihat seperti kebaikan (yang

ada di dalam syurga) dan keburukan (yang ada di dalam neraka itu).”%*

kerana hadits ini tentunya bermaksud menyatakan saiyyidina ‘Umar telah duduk dalam keadaan
lebih sopan daripada sebelumnya, maka eloklah kalau ia difahami sebagai duduk iftirasy seperti
di dalam sembahyang. Soalnya kenapakah saiyyidina ‘Umar tidak dari awal-awal lagi duduk di
hadapan Nabi s.a.w. dalam bentuk itu sekiranya ia lebih menampakkan beradab? Jawabnya ialah
memang benar duduk iftirasy itu lebih menampakkan kesopanan, tetapi ia bukanlah suatu cara
duduk yang dimestikan. Duduk dengan cara-cara yang lain juga diharuskan. Kerana itulah
Saiyyidina “Umar tidak duduk iftirasy sebelum Rasulullah s.a.w. kelihatan marah. Apabila beliau
mengesan kemarahan Baginda s.a.w., teruslah beliau duduk iftirasy seraya mengucapkan ucapan
yang tersebut di atas. Kata Ibnu Batthaal, sebabnya Saiyyidina “Umar mengucapkan demikian
ialah kerana pada fikiran beliau pertanyaan-pertanyaan seperti yang dikemukakan kepada
Rasulullah s.a.w. dalam majlis pada hari itu, kadang-kadang didorong oleh kedegilan dan
perasaan ragu. Sesekali ia kelihatan seperti mencari kelemahan Rasulullah s.a.w. Keadaan seperti
itu pada fikiran Saiyyidina ‘Umar boleh menyebabkan mereka ditimpa “azab Allah. Kesimpulan
daripada ucapan Saiyyidina ‘Umar itu ialah kita sekalian umat Islam sepatutnya tidak perlu lagi
mengemukakan soalan-soalan yang bukan-bukan kepada Rasulullah s.a.w. setelah adanya al-
Qur’an dan as-Sunnah yang dikurniakan kepada Baginda s.a.w. itu pada kita.

. %2 Berdasarkan riwayat Abu Hurairah yang dikemukakan oleh Imam at-Thahaawi di dalam
Musykilu al-Aatsaarnya, di tempat perkataan ¢4 ini tersebut 4iaé (S5 (barulah reda kemarahan
Baginda s.a.w.) setelah mendengar ucapan "Umar itu.

33 Al-Qasthallaani menyebutkan satu lagi maksud sabda Rasulullah s.a.w. ini, iaitu; Aku tidak
nampak sesuatu seperti keta'atan dan ma'shiat dalam menyebabkan seseorang masuk ke syurga
atau ke neraka. Antara pengajaran, panduan dan pedoman yang dapat diambil daripada hadits
ini ialah: (1) Selalunya Nabi s.a.w. bersembahyang Zohor di awal waktunya iaitu sebaik sahaja
matahari tergelincir. (2) Apabila hendak menyatakan sesuatu perkara penting, Rasulullah s.a.w.
biasanya naik ke atas mimbar dan berucap di atasnya. (3) Antara perkara yang terpenting dalam
ajaran Islam ialah kepercayaan tentang hari kiamat. Ia adalah sesuatu yang pasti akan berlaku.
Pada hari itu banyaklah perkara-perkara besar, ganjil dan hebat serta dahsyat akan berlaku. (4)
Ada ketikanya Allah mengkasyafkan (mendedahkan) perkara ghaib kepada RasulNya s.a.w. Pada
ketika itu apa saja yang ditanya akan dapat dijawab oleh Baginda dengan tepat. (5) Pertanyaan
dengan maksud mendedahkan kelemahan orang yang ditanya dan didorong oleh sifat degil dan
perasaan ragu adalah tercela dan sangat-sangat tidak disukai Rasulullah s.a.w. Pertanyaan-
pertanyaan atas dorongan-dorongan seperti itu pernah menimbulkan kemarahan Baginda s.a.w.
(6) Para sahabat secara umumnya adalah orang-orang yang sensitif dan mudah tersentuh jiwanya,
terutamanya apabila mereka mendengar peringatan-peringatan daripada Rasulullah s.a.w. Kerana
itu selalulah kita dapati di celah-celah hadits, mereka menangis tersedu-sedu di dalam majlis
tazkirah Rasulullah s.a.w. (7) Sahabat yang bijaksana seperti Saiyyidina "Umar r.a. sentiasa
mendahului sahabat-sahabat yang lain dalam mengesan kegembiraan atau kemarahan Rasulullah
s.a.w. Kemarahan orang yang penyantun kadangkala tidak dapat dikesan, kerana pada zahirnya ia
tidak kelihatan. Lihatlah bagaimana Rasulullah s.a.w. berkali-kali berkata, ‘Tanyalah aku’. Orang
yang naif menyangka, Nabi s.a.w. memang suka ditanya seterusnya, tanpa terfikir kenapa
Baginda berkata begitu. Orang yang naif sebenarnya tidak dapat membaca air muka orang yang

728



S;ﬂrl.,mm&@m\sojf J&.’;JL@}JI)ﬁ His dak s J6 ‘°:,a.3.>\.515-—o A
Lz Ghsly sadiy 2uada E05 1Y) ok g\..m Bl JJ szl (3 G G B f'"/ s O3 CAs Ty sctal
s i d ‘?—J.mvbguws),uguvjuﬁdtdduuijwf’”adu\ HIN]

‘ymg,bjt JUs & gl ik 06 3w J6g J,U\
508- Hafsh bin 'Umar (bin al-Haarits al-Haudhi) meriwayatkan kepada kami, katanya:
- Syu'bah meriwayatkan kepada kami, katanya: Abu al-Minhal (Saiyyaar bin Salaamah al-
Bashri) meriwayatkan kepada kami daripada Abi Barzah (al-Aslami. Nama sebanarnya
-ialah Nadhlah bin “Ubaid r.a. m.64H.) bahawa: “Nabi s.a.w. (selesai) bersembahyang
Subuh ketika seseorang' daripada kami kenal orang yang duduk di sebelahnya. Baginda
membaca di dalam sembahyang itu antara enam puluh hingga seratus (ayat). Beliau
bersembahyang Zohor apabila matahari telah tergelincir’* dan bersembahyang Ashar
ketika seseorang daripada kami yang pulang ke (kawasan) penghujung Madinah (setelah

selesai bersembahyang bersama rasulullah s.a.w. di masjid baginda) mendapati matahari

masih belum berubah (masih panas dan cerah).”’> Aku lupa apa yang beliau (Abi Barzah

bercakap dan tidak dapat juga membezakan nada suaranya. (8) Kelebihan beradab dengan guru
dan duduk dengan sopan dan cara yang terbaik di hadapannya, terutamanya ketika hendak
menyatakan sesuatu pendapat dan pandangan. (9) Keelokan mengambil sesuatu langkah apabila
mendapati seseorang sedang dalam kemarahan. Langkah yang diambil itu seharus yang dapat
meredakan kemarahannya itu. (10) Syurga dan neraka telah dicipta oleh Allah s.w.t. dan telah pun
wujud sebelum manusia itu sendiri diciptakan. Kedua-duanya pernah ditunjukkan kepada
Rasulullah s.a.w. semasa Baginda s.a.w. masih hidup bersama-sama para sahabatnya. (11) Syurga
dan neraka telah ditunjuk dan ditayangkan kepada Rasulullah s.a.w. pada tembok (dinding) di
mana Baginda s.a.w. berada bersama-sama para sahabatnya. Gambaran yang diberikan oleh
Rasulullah s.a.w. di dalam hadits di atas kiranya lebih mudah difahami oleh orang-orang yang
hidup di zaman moden ini. Bukankah mereka dapat melihat sesuatu yang berada ribuan batu
jauhnya dari tempat mereka pada layar perak, skrin televisyen, monitor komputer dan
sebagainya? (12) Kebaikan, kelebihan dan keistimewaan yang terdapat di dalam syurga itu tiada
bandingan dan tandingannya. Demikian juga dengan keburukan, keterukan dan kedahsyatan yang
~ terdapat di dalam neraka, tiada juga bandingan dan tandingannya.

%4 Di sinilah letaknya dalil bagi tajuk bab yang dibuat Bukhari di atas. Waktu Zohor bermula
sebaik sahaja matahari telah tergelincir. Di permulaan waktu Zohor itulah Nabi s.a.w. megerjakan
sembahyang Zohor secara berjama‘'ah dengan para sahabat, sebaik selesai mengerjakan sunat
qabliyyahnya.

%5 Keterangan Abu Barzah r.a. ini juga menunjukkan Nabi s.a.w. pada kebiasaannya
bersembahyang *Ashar secara berjama‘ah di masjidnya bersama para sahabat di awal waktunya.
Kalau tidak bagaimana orang yang pulang ke (kawasan) penghujung (pinggir) Madinah setelah
selesai bersembahyang "Ashar bersama Baginda s.a.w. itu masih mendapati matahari belum
berubah (masih panas dan cerah)?! Secara tidak langsung keterangan itu menyokong pendapat
golongan ‘ulama’ yang mengatakan waktu *Ashar bermula apabila bayang sesuatu menjadi sama

729



r.a) katakan tentang sembahyang Maghrib. Nabi s.a.w. tidak kisah melewatkan
sembahyang Isyaa’ sehingga ke satu pertiga (awal) malam.” Kemudian beliau (Abu al-
Minhal) berkata: “sehingga separuh malam”. "*Mu'aaz (bin Mu'aaz bin Nashr bin
Hassaan al-*Anbari m.196H) berkata, kata Syu'bah: “Aku bertemu dengannya (Abu al-
Minhal) pada ketika yang lain pula. Dia (Abu al-Minhal) berkata: “atau sehingga ke satu

pertiga malam”. 937

panjang dengannya, selain bayang yang sedia ada ketika matahari berada di puncak
ketinggiannya.
%3¢ Menurut riwayat Ibnu *Asaakir, di sini tersebut & Mae JUy el gl 2aaa J (kata Muhammad
ya'ni Imam Bukhari, Mu'aaz berkata ...). Kata al-Kirmaani, riwayat Bukhari ini tentunya berupa
ta'liq. Kerana Bukhari tidak sempat bertemu dengan Mu'aaz. Al-"Aini- membantah kata-kata
Kirmaani itu. Kata beliau, ia musnad di dalam Sahih Muslim. Lihat teksnya ini: 3 & 4 A A ds
,u.j\ahﬁtuauguy;mjwmgmmdy,usd,m”uWdu«mwjmu;mmh@mh
iy e 08 oAl $5a Al @ ARS8 W Cuadd V5 IR A5 i Y G55 Jlcalas Y Bermaksud:
Rasulullah s.a.w. tidak klsah melewatkan sedikit sembahyang “Isyaa’ hingga ke separuh malam.
Baginda s.a.w. tidak suka (para sahabatnya) tidur sebelum bersembahyang ‘Isyaa’ dan berbual-
bual selepasnya. Kata Syu'bah: “Kemudian aku bertemu dengannya (Abu al-Minhal Saiyyaar bin
Salaamah) pada ketika yang lain pula. Dia berkata: “atau sehingga ke satu pertiga malam”.
%7 Maksud Syu'bah ialah menyatakan ketidakpastian gurunya Abu al-Minhaal. Sama ada Abu
Barzah telah berkata Jl i3 .U atau gl £ Y . Tetapi berdasarkan riwayat Muslim melalui
saluran riwayat Hammaad bin Salamah daripada Abi al-Minhaal, tersebut Jin e g;“ tanpa
sebarang keraguan. Lihatlah riwayat itu bersama isnadnya di bawah ini: R E Rt S [RE L)
?L.,-u;m\gamadyJu\sd)m‘,J.,&\U,,uwdudwl@\u,uuumu;wuuu;u;@lﬂx,ﬂ
uﬁu&u}auuls‘gwudlu_“h\.j!wjaﬂ a)\...a“,,d \Jhuls‘s\bmu.\ajb\{l\se}ﬁ\ aﬂ;dﬂli&‘fﬂ ;\.u:jl _)ay
U3 433 Wati Bermaksud: Kata Abu Barzah: “Rasuullah s.a.w. selalu melewatkan sembahyang
‘Isyaa’ hingga ke satu pertiga awal malam. Baginda s.a.w. tidak suka (para sahabatnya) tidur
sebelum bersembahyang ‘Isyaa’ dan berbual-bual selepasnya. Di dalam sembahyang Subuh
Rasulullah s.a.w. selalu membaca itu antara seratus hingga enam puluh (ayat). Baginda s.a.w.
selesai bersembahyang Subuh ketika sebahagian daripada kami mengecam muka sebahagian yang
lain.” Antara pengajaran, panduan dan pedoman yang dapat diambil daripada hadits 508 di
atas ialah: (1) Nabi s.a.w. sentiasa bersembahyang Subuh secara berjama’ah di masjidnya. (2) Di
dalam sembahyang Subuh Baginda selalu membaca al-Qur’an selepas al-Faatihah, sekitar enam
puluh hingga seratus ayat. (3) Ketika selesai bersembahyang Subuh, ahli jama'ah sudah
mengenali orang yang berada di sebelahnya. (4) Waktu Zohor mulai masuk sebaik sahaja
matahari tergelincir, selain bayang yang sedia ada ketika matahari berada di puncak
ketinggiannya. (5) Waktu ‘Ashar mulai masuk apabila bayang sesuatu menjadi sama panjang
dengannya, selain bayang yang sedia ada ketika matahari berada di puncak ketinggiannya. (6)
Nabi s.a.w. juga selalu bersembahyang Zohor dan ‘Ashar di awal waktu kedua-duanya. Zohor
sebaik ‘sahaja matahari tergelincir, setelah selesai bersembahyang sunatnya. 'Ashar apabila
bayang sesuatu menjadi sama panjang dengannya, juga setelah selesai bersembahyang sunat
gabliyyahnya. (7) Salah satu bukti Rasulullah s.a.w. bersembahyang "Ashar betul-betul di awal
‘waktunya ialah orang-orang yang pulang ke (kawasan) penghujung (pinggir) Madinah setelah
selesai bersembahyang *Ashar bersama Baginda s.a.w. masih mendapati matahari belum berubah
atau masih panas dan cerah bersinar-sinar. (8) Rasulullah s.a.w. tidak kisah melewatkan
730



4z

K5 0l g6 s C}jjl 25 A Gl J6 & i g g

-

LQL;J;LM;L;H\;"’ B o byt Gl el 1y &

>

509- Muhammad iaitu Ibnu Mugqatil meriwayatkan kepada kami, katanya: *Abdullah (bin
al-Mubaarak al-Hanzali al-Marwazi) meriwayatkan kepada kami, katanya: Khalid bin
'Abdir Rahman (bin Bukair as-Sulami al-Bashri) meriwayatkan kepada kami, katanya:
-Ghalib (bin Khatthaab) al-Qatthaan meriwayatkan kepada saya daripada Bakr bin
* Abdillah al-Muzani daripada Anas bin Malik, katanya: “Ketika bersembahy\ang Zohor di
belakang Rasulullah s.a.w., kami bersujud di atas kain-kain kami (berupa khumrah,

sejadah atau lain-lain) untuk mengelakkan kepanasan (lantai tempat sujud).”**®

,:4:.3\‘;1 ,‘u\ pvu\,
o4- Bab melewatkan zohor Sehmgga Ke ~ Ashar.9%

sembahyang ‘Isyaa’ hingga ke satu pertiga awal malam atau ke separuh akhir malam. Kerana
bersembahyang ‘Isyaa’ pada waktu itu juga bererti bersembahyang pada waktunya yang mukhtar
(terpilih / istimewa). (9) Sikap cermat dalam meriwayatkan hadits adalah antara ciri istimewa
perawi-perawi hadits yang terpilih. (10) Tidak mengapa menyatakan tidak ingat mana-mana
bahagian hadits ketika menyampaikannya.

%8 Hadits ini juga menunjukkan Rasulullah s.a.w. bersembahyang Zohor di awal waktunya,
ketika panas sangat terik. Kerana terlalu panas pada ketika itu para sahabat melapikkan sesuatu
seperti sejadah dan lain-lain di tempat sujud mereka. Antara pengajaran dan panduan yang
dapat diambil daripada hadits ini ialah: (1) Rasulullah s.a.w. selalu juga bersembahyang Zohor di
awal waktunya, ketika panas sangat terik. (2) Keharusan menggunakan pelapik seperti sejadah
~ ketika bersembahyang. Sama ada untuk menghindari kepanasan lantai atau untuk berada dalam
keadaan lebih bersih dsb. (3) Cerita Anas ini boleh jadi tentang peristiwa sembahyang sebelum
mereka mendapat perintah supaya bersembahyang pada waktu cuaca sudah agak sejuk. (4) Boleh
jadi juga peristiwa yang disebut Anas ini berlaku selepas perintah itu. Nabi s.a.w. sengaja
mengerjakan sembahyang pada waktu panas terik seperti yang digambarkan Anas di dalam hadits
di atas, dengan tujuan memberitahu kepada semua bahawa bersembahyang pada waktu itu juga
diharuskan, walaupun kurang afdhal. (5) - Keharusan menanggung sedikit kesusahan demi
menghilangkan kekeliruan yang mungkin timbul. Selain Bukhari, hadits ini diriwayatkan juga
oleh Muslim, Abu Daud, Tirmizi, Nasaa’i, Ibnu Majah dan lain-lain.

%39 Apa pula tujuan Bukhari mengadakan tajuk bab ini? Para pensyarah Sahih Bukhari berbeda
pendapat tentangnya. Berikut dikemukakan beberapa daripadanya: (1) Kebanyakan mereka
berpendapat, oleh kerana hadits-hadits yang menyebutkan tentang akhir waktu Zohor ialah
apabila bayang sesuatu menjadi sama panjang dengannya atau-apabila bayang sesuatu menjadi
sekali ganda lebih panjang daripadanya tidak menepati syarat beliau, Bukhari tidak

731



menjadikannya sebagai penentu dalam masalah ini. Beliau sebaliknya hanya berkata, waktu
Zohor itu berpanjangan hingga ke waktu ‘Ashar. (2) Maulana Rasyid Ahmad al-Ganggohi,
Syeikh Zakariya berpendapat, tujuan Bukhari mengadakan tajuk bab ini ialah untuk menolak
pendapat golongan yang mengatakan ada waktu musytarak (waktu yang dikongsi bersama oleh
Zohor dan "Ashar) dan waktu senggang atau waktu muhmal di antara waktu Zohor dan "Ashar,
jaitu waktu yang sepatutnya tidak dikerjakan sembahyang padanya kerana mendatangkan dosa,
walaupun sembahyang seseorang pada waktu itu dikira sah juga. Bagi Bukhari, kalau waktu
Zohor itu rapat sampai ke waktu ‘Ashar, bagaimana pula akan ada waktu musytarak atau waktu
muhmal? Hadits di bawah bab ini yang menunjukkan Rasulullah s.a.w. pernah bersembahyang
jama' ketika berada di Madinah jelas membuktikan keharusan bersembahyang Zohor betul-betul
di akhir waktunya dan bersembahyang ‘Ashar betul-betul di awal waktunya. Jama® seperti ini
dipanggil jama' Shuri. Sebabnya ialah Rasulullah s.a.w. cukup menjaga waktu-waktu
sembahyang. Baginda s.a.w. tidak mengerjakan sembahyang kecuali pada waktunya, melainkan
dalam keadaan bermusafir atau ada sebab-sebab yang lain. Hakikat ini dapat dilihat melalui hadits
yang diriwayatkan oleh Ibnu Mas'ud ini. Kata beliau: s 83a (o aluy 4 & (Lo i Ty Sl L
Lelise J Yy Jadll ey gans slially cojpall On dea Bla V) @l Bermaksud: Tidak pernah ku lihat
Rasulullah s.a.w. bersembahyang bukan pada waktunya, melainkan dua sembahyang. Baginda
s.a.w. telah menjama'kan sembahyang Maghrib dan ‘Isyaa’ di Jam'in (Muzdalifah). Sembahyang
Subuh pada hari itu Baginda s.a.w. kerjakan sebelum waktunya (yang biasa). (Hadits riwayat
Bukhari, Muslim, Abu Daud, Ahmad, Abu ‘Awaanah, Abu Ya'la dan lain-lain). (3) Tajuk bab ini
dibuat Bukhari sebagai 4>t 4« 55 dengan tujuan menjelaskan maksud hadits di bawahnya yang
mungkin menimbulkan kekeliruan. Di dalam hadits di bawah bab ini tersebut bahawa Nabi s.a.w.
telah menjama’ sembahyang Zohor dan ‘Ashar dan seterusnya Maghrib dan ‘Isyaa’ ketika
Baginda s.a.w. berada di Madinah. Ja boleh mengelirukan. Adakah Nabi s.a.w. telah menjama’ .
taqdim atau ta’khir. Imam Bukhari menjelaskan jama' yang dilakukan oleh Rasulullah s.a.w. itu
bukannya jama' haqiqi (menjama'kan dua sembahyang dalam waktu salah satu daripadanya),
tetapi sebaliknya jama' shuri. Jama' shuri ialah jama' pada lahimya sahaja. Pada hakikatnya
setiap daripada dua sembahyang itu dikerjakan pada waktu masing-masing. Zohor dikerjakan
betul-betul di akhir waktunya. *Ashar pula dikerjakan betul-betul di awal waktunya. Begitu juga
dengan Maghrib dan ‘Isyaa’. Ini adalah pendapat Syah Waliyyullah. (4) Sebelum ini Imam
Bukhari telah membuat bab untuk menyatakan permulaan waktu-Zohor. Permulaan waktunya
amat jelas iaitu apabila matahari tergelincir. Oleh kerana para ‘ulama’ berbeza pendapat tentang
penghujung waktu Zohor, ada yang berpendapat ia berakhir apabila bayang sesuatu menjadi sama
panjang dengannya dan ada pula yang berpendapat ia baru berakhir apabila bayang sesuatu
menjadi sekali ganda lebih panjang daripadanya. Bagi Bukhari kedua-dua pendapat itu
mempunyai alasan tersendiri dan masing-masing daripadanya agak kuat. Kerana itu beliau tidak
mahu menyebelahi mana-mana pihak. Imam Bukhari hanya menyatakan pendiriannya secara
umum sahaja, bahawa waktu Zohor itu berpanjangan sehingga ke waktu "Ashar. (5) Bagi penulis,
tajuk bab yang dibuat oleh Bukhari ini jelas menunjukkan waktu Zohor juga sama seperti waktu-
waktu sembahyang yang lain, ada penghujungnya. Itulah maksud perkataan ! di dalamnya.
Tetapi hadits yang dikemukakan oleh beliau di bawah tajuk bab ini pula menyatakan Baginda
s.a.w. telah menjama’ sembahyang Zohor dan *Ashar dalam waktu salah satu daripadanya, serta
Maghrib dan ‘Isyaa’ juga dalam waktu salah satu daripadanya ketika tidak bermusafir, malah
ketika berada di Madinah. Ia pada zahirnya kelihatan tidak sesuai dengan tajuk bab. Tajuk bab
hanya menyatakan keharusan melewatkan sembahyang Zohor hingga ke waktu *Ashar. Ertinya
jalah sebelum lagi masuk waktu ‘Ashar. Hadits di bawah tajuk bab pula menyatakan
sembahyang-sembahyang yang dijama’ oleh Rasulullah s.a.w. Tidak jelas dalam waktu
sembahyang yang mana sebenarnya. Adakah itu jama' taqdim atau jama' ta’khir? Jika diteliti
732



dengan saksama, akan terserlah kepada anda maksud Bukhari. Bagi penulis, maksud Bukhari di
sini ialah menyatakan bahawa jama' yang dikerjakan oleh Rasulullah dalam peristiwa yang
dikemukakan oleh Ibnu ‘Abbaas di bawah tajuk bab ini ialah jama’ ta’khir. Buktinya ialah adanya
perkataan Y di dalam tajuk babnya. Cuma selepas perkataan ¥ itu semestinya ditaqdirkan satu
perkataan sahaja, iaitu perkataan Js>» sebagai <l yang dibuang (u;-\u) Maka tajuk bab yang
dibuat Bukhari itu selepas ditaqdirkan, akan ]adl begini saja: Sladll 343 Je-U‘ )af-' <L . Lalu
dapatlah pula kita katakan seterusnya ¢Uall J383 ) caal )-«af-u Dengan ini Jadx sesuallah tajuk
bab dengan hadits di bawahnya. Soal bagaimana Bukhari dapat menentukan bahawa jama' yang
dikerjakan oleh Rasulullah itu adalah jama® ta’khir? Jawab al-Kirmaani: “Boleh jadi beliau
mengetahuinya melalui hadits ini menerusi saluran riwayat yang lain. Atau beliau sengaja
meringkaskannya. Mungkin juga beliau memahaminya melalui siyaq (jalinan cerita) hadits itu.
Pada pendapat penulis, Bukhari telah mengetahumya menerusi beberapa rlwayat Ibnu *Abbaas
yang lain. Antaranya ialah dua riwayat berikut ini: (a) J>a & HUa 3 08 aokal & Suad paale P @ﬁ‘
o s ol Htadll; 1 ey e 4T e Ot G 35 0 A BB p B UG [ SRIVERTA
ujjg\m.u&ueh,u;ngmm Jsiy g e 4 e G 3255 JAB G SIS JaB 250 G Oul sy O
£ Ll Gl @il ol Sladll; Bermaksud: Ibnu *Abbaas pernah bersembahyang Zohor dan "Ashar
(sebagai jama') di Bashrah dengan tidak mengerjakan apa-apa sembahyang sunat di antara
keduanya. Maghrib dan ‘Isyaa’ juga dijama’ beliau dengan tidak mengerjakan apa-apa
sembahyang sunat di antara keduanya. Beliau melakukan jama' kerana sesuatu kesibukan yang

dialaminya. Kata Ibnu "Abbaas: “Sesungguhnya beliau (sendiri) pernah mengerjakan sembahyang
yang pertama (Zohor) dan *Ashar bersama Rasulullah s.a.w. di Madinah sebanyak lapan raka'at
tanpa mengerjakan apa-apa sembahyang sunat di antara keduanya (Hadits riwayat an-Nasaa’i).
(b)‘,_.;).aquywu; w!md\awwmmu;u,al\u,)u)nuc.»u;mg.,s})ncnﬂy\@m}
G 0 3 MiaM“;\mY}}MYMFuUA&JM\AAd\A S B 50k (il it Pme;,,ummuf_
u“m.mdu;L...J,‘_.}J!,J.AJl,JG_u\uuc,af,huu;m‘;.‘mdyJuUd&yd}(,WMu@Ju&wu;
A (5ad 408 S50 U & 50 A (s g oila b AAE 343 Bermaksud: Kata “Abdullah bin Syaqiq:
“Pernah pada suatu hari sesudah Ashar, Ibnu Abbaas berucap di hadapan kami sehingga
terbenam matahari dan bintang-bintang mulai kelihatan. Orang ramai mula berteriak mengatakan:
“Sembahyang! Sembahyang!” Malah seorang lelaki Bani Tamim terus tampail ke hadapannya
-lalu ‘berkata: “Sembahyang! Sembahyang!” Kata Ibnu ‘Abbaas: “Apakah engkau hendak
mengajariku tentang Sunnah Nabi? Teruk betullah engkau kalau begitu! Kemudian beliau
berkata: “Aku pernah melihat Rasulullah s.a.w. menjama'kan sembahyang Zohor dengan *Ashar
dan Maghrib dengan 'Isyaa’. Kata "Abdullah bin Syaqiq: “Sedikit keraguan timbul di dalam
hatiku. Kerananya aku pergi bertanya kepada Abu Hurairah.” Oleh Abu Hurairah dibenarkannya
kata-kata Ibnu ‘Abbaas itu.” (Hadits riwayat Muslim). (6) Di samping menghormati dan
. menerima semua pendapat yang telah diberikan itu, penulis berpendapat Imam Bukhari masih
tidak berpuas hati dalam usahanya mengadili dan mengimbangi kekesalan dan kemarahan Anas
r.a. terhadap perbuatan sesetengah pemimpin Bani Umaiyyah yang melewat-lewatkan
sembahyang, dengan alasan yang dipegang pemimpin Bani Umaiyyah itu sendiri dalam soal ini.
Kerana orang mungkin berkata, kalaulah pemimpin Bani Umaiyyah itu bersembahyang agak
lewat ketika cuaca terlalu panas, tentulah Anas bin Malik r.a. dapat memahaminya dan
mema aﬂ(annya Anas tentunya mengetahui sabda Rasulullah s.a.w. yang berbunyi: Jall & 13)
e it Ga FRUR S ER T ‘ﬁy‘-ﬁ Bermaksud: “Apabila kuat sangat panas, maka ketjakanlah
sembahyang setelah agak sejuk. Kerana panas yang kuat sangat itu berpunca daripada hembusan
neraka Jahannam.” Sudah tentulah kemarahan Anas itu didorong oleh kesedaran dan pengetahuan
beliau tentang perbuatan sesetengah pemimpin Bani Umaiyyah yang sengaja mengabaikan dan
melewat-lewatkan sembahyang tanpa sebarang sebab yang wajar! Imam Bukhari seolah-olahnya
bertanya di sini, bagaimana dengan perbuatan Rasulullah s.a.w. yang diriwayatkan oleh Ibnu
‘Abbaas di dalam hadits yang dikemukakan oleh beliau di bawah bab ini? Bukankah Rasulullah

733



Lo G 8 5 0 58 5 i e 0 s 3 0 5 0 58 30 s 6 gl 5 s

b J6 s 3l g 4D & I8 ausdy f*s,ﬁa,«uw;wwv;&mww
510- Abu an-Nu'maan meriwayatkan kepada kami, katanya: Hammaad - dia adalah Ibnu
Zaid - meriwayatkan kepada kami daripada *Amar bin Dinar daripada Jaabir bin Zaid
(Abu asy-Sya'tsaa’) daripada Ibni *Abbas, bahawa Nabi s.a.w. pernah bersembahyang di
Madinah tujuh (raka'at) dan lapan (raka'at). Zohor, ‘Ashar, Maghrib dan ‘Isyaa’. Maka
Ayyub (as-Sakhtiyani) berkata (kepada Jaabir): “Boleh jadi ia dilakukan (Nabi s.a.w.)

pada malam (dan siang yang) hujan.” Jawabnya: “Boleh jadi.”940

s.a.w. juga pernah melewatkan sembahyang Zohor sehingga ke penghujung waktunya, menurut
orang-orang yang berpendapat Baginda sebenarnya telah melakukan jama' shuri? Bukankah
Rasulullah s.a.w. juga pernah melewatkan sembahyang Zohor dengan menjama'nya dengan
*Ashar dalam waktu ‘Ashar atau sebaliknya dan menjama'kan Maghrib dan ‘Isyaa’ dalam waktu
‘Isyaa’ atau sebaliknya, menurut orang-orang yang mengatakan Baginda sebenarnya telah
melakukan jama® haqiqi bukan jama' shuri? Semua ini dilakukan oleh Rasulullah s.a.w. secara
berjema‘ah dengan para sahabatnya ketika tidak bermusafir, tidak sakit, tidak hujan dan tidak
dalam ketakutan perang. Malah Baginda s.a.w. dan para sahabatnya pada ketika itu berada di
Madinah dalam keadaan aman tenteram. Bukhari berpendapat, dalam keadaan ada sesuatu
keperluan, tidak salah seseorang menjama'kan sembahyang, sama ada dalam bentuk shuri atau
haqiqi. Walaupun ia berada di tempat sendiri dan tidak dalam keadaan bermusafir- sekalipun.
Dengan syarat ia tidak dijadikan sebagai suatu kebiasaan. Kalau begitu, tidaklah patut perbuatan
sesetengah pemimpin kerajaan Bani Umaiyyah yang kadang-kadang melewatkan sembahyang
kerana sesuatu sebab itu dikecam, dicerca dan dijadikan sebagai bahan momokan di kalangan
umat sehingga menimbulkan kebencian dan dendam kesumat terhadap mereka.
940 Hadits Ibnu ‘Abbaas ini telah diriwayatkan oleh Sa'id bin Jubair dengan lebih jelas dan
terpermc1 Imam at-Tirmizi mengemukakannya di bawah satu bab yang diadakannya berbunyi: <t
aall b oAl G5 (;AJ‘ & #& L (Bab hadits-hadits tentang menjama ‘kan dua sembahyang pada
ketika tldak bermusafir). Berikut adalah haditsnya: el ol O el 0 uuc‘f‘ 58 Aglee 5 S 30 B
ﬁuﬂwﬂ‘-} ébﬂ‘;uﬂ‘uﬂj)m*jbxu‘uueh;hkﬂ“}mm dyweﬁd\sw‘& O (B JBR O e 0
il z Ay o ol 08 Ay 93 L e oy 08 U6 he Y3 iR Bermaksud: Kata Ibnu ‘Abbaas:
“Rasulullah s.a.w. pernah menjama 'kan sembahyang Zohor dengan ‘Ashar dan Maghrib dengan
‘Isyaa’ di Madinah dalam keadaan tidak ada sebarang ketakutan dan hujan. Kata perawi: Maka
Ibnu “Abbaas ditanya, apa tujuan Baginda s.a.w. berbuat begitu? Jawab beliau: “Tujuannya ialah
supaya tidak menyusahkan umatnya.” Selain Tirmizi, hadits ini diriwayatkan juga oleh Muslim,
Abu Daud, Nasaa’i dan lain-lain. Kemusykilan Ayyub di dalam hadits di atas telah terjawab
dengan hadits Tirmizi ini. Tujuan Rasulullah menjama’ sembahyang ketika tidak ke mana-mana
dan tidak ada sebarang ketakutan juga terjawab dengan hadits ini. Hafiz Ibnu Hajar di dalam
Fathul Baarinya menulis: oS! Gllae dalall jumall i geall 153508 Gyl 1aa jallay 3531 ) A0Y) e dolen cad
Clawal (e delen o Uadll slSay s Jl i) Oty el g dama gy Cpome Ct 43 JB Geay Bale Gl 23 Y o daydy
¢yl Bermaksud: Sekumpulan imam berpegang dengan zahir hadits ini. Kerananya mereka
mengharuskan jama' ketika berada di tempat sendiri (tidak bermusafir) kerana apa saja hajat
(keperluan). Tetapi dengan syarat ia tidak dijadikan sebagai suatu kebiasaan. Antara tokoh yang .
berpendapat begitu ialah Ibnu Sirin, Rabi'ah, Asyhab, Ibnu al-Munzir dan al-Qaffaal al-Kabir.
Khatthaabi juga ada menyebutkan sekumpulan Ahlul Hadits yang berpendapat demikian.” Imam
734



	bukhari asal 721
	bukhari asal 722
	bukhari asal 723
	bukhari asal 724
	bukhari asal 725
	bukhari asal 726
	bukhari asal 727
	bukhari asal 728
	bukhari asal 729
	bukhari asal 730
	bukhari asal 731



