| j.‘,.;n”‘\, \u\:
06- Bab Akibat Orang Yang (Terlepas Sembahyang * flshar.9%

tindakan Malik itu dengan isyarat yang paling indah dan ibarat yang paling ringkas. Caranya ialah
mula-mula sekali beliau mengemukakan riwayat Malik yang borong dan samar. Riwayat itu
kemudiannya disusuli dengan riwayat Malik yang terang (s-id') dan yang dapat dijadikan sebagai
penentu (0:all),

96] Tujuan Bukhari di sebalik mengemukakan hadits 518 dan 517 sebelumnya ialah untuk
membuktikan waktu kebiasaan Rasulullah s.a.w. bersembahyang ‘Ashar. Jelas sekali daripada
hadits-hadits tersebut, Baginda s.a.w. mengerjakannya betul-betul di awal waktu. Ketika bayang
sesuatu baru sama panjang dengannya. Kalau tidak, mana mungkin seseorang yang selesai
bersembahyang bersama Rasulullah s.a.w. di masjid Baginda, dapat sampai ke kawasan al-
*Awaali yang jauhnya kira-kira empat batu atau lebih lagi dari itu dalam keadaan matahari masih
lagi tinggi dan hidup (panas, cerah dan bersinar-sinar).

%2 Tajuk bab ini telah menarik perhatian para pensyarah Sahih Bukhari membincangkan
sekurang-kurangnya tentang empat kemusykilan berikut ini: (1) Imam Bukhari membuat bab 96
dan seterusnya membuat pula bab 97. Maksud kedua-duanya kelihatan lebih kurang sama saja.
Bukankah dengan begitu berlakulah pengulangan ma'na tajuk bab yang bertentangan dengan
iltizam Bukhari? (2) Apakah erti </ (terlepas) yang sebenarnya dimaksudkan oleh Bukhari di
sini? (3) Apakah erti & yang tersebut di dalam tajuk bab di atas? (4) Adakah orang yang terlepas
sembahyang-sembahyang yang lain juga berdosa seperti orang yang terlepas sembahyang *Ashar
dan akan menerima akibat yang sama? Berhubung dengan perkara (1), di sana terdapat empat
pendapat ‘ulama’ yang cuba merungkaikannya. (a) Sesetengah ‘ulama’ seperti Hafiz Ibnu Hajar
dan al-"Aini berpendapat kedua-dua tajuk bab itu tidak sama daripada segi tajuk 96 bererti
melewatkan sembahyang “Ashar daripada waktu harusnya tanpa sebarang keuzuran. Sedangkan
tajuk 97 pula bererti meninggalkan terus sembahyang ‘Ashar dalam waktunya. Walaupun
kemudiannya digadha’kan. (b) Ada juga berpendapat, tajuk 96 lebih menunjukkan sembahyang
‘Ashar yang terlepas dengan terlupa atau tidak dengan sengaja. Inilah yang difahami Imam
Tirmizi danpada hadits di bawah tajuk 96. Kerana itu beliau meletakkannya di bawah tajuk: % <t
el e cdy (& seldl 3 55 (Bab Hadits Berkenaan Dengan Terlupa Bersembahyang "Ashar
Dalam Waktunya) di dalam Jaami'nya. Sementara tajuk 97 pula menunjukkan sembahyang
*Ashar yang terlepas dengan sengaja atau dengan kata lain sembahyang *Ashar yang ditinggalkan
dengan sengaja. (c) Kedua-dua tajuk itu sebenarnya membawa maksud yang sama iaitu dosa atau
akibat yang diterima orang yang meninggalkan sembahyang ‘Ashar. Imam  Bukhari
memisahkannya menjadi dua tajuk yang berasingan tidak kerana lain melainkan semata-mata
untuk menjaga lafaz dua riwayat yang berbeza seperti dikemukakannya di bawah tajuk 96 dan 97.
Ini adalah pendapat Syelkh Zakariya. (d) Bagi penulis, apa yang difahami Bukhari daripada
hadits di bawah tajuk bab ini ialah orang yang berdosa dan akan menyesal sangat di akhirat nanti
antaranya ialah orang-orang yang bersembahyang ‘Ashar di akhir waktu sebagai suatu kebiasaan.
Di samping itu, bersembahyang *Ashar di waktu afdhal dan mustahabnya, seolah-olah tidak
dianggapnya afdhal dan mustahab lagi. Inilah penyelesaian yang paling sesuai untuk tajuk bab 96
di atas. Dosa orang yang tersebut di dalam hadits di bawah tajuk bab ini ialah kerana melanggar
sunnah Nabi s.a.w. Akibat atau kerugian daripada perbuatan itu akan diterima pelakunya di
akhirat nanti. Itulah yang akan membuatnya sangat-sangat menyesal. Jawapan (a) dan (b) tidak
memuaskan kerana dua sebab. (i) Dengan adanya keuzuran, bukankah tidak berdosa melewatkan
sembahyang *Ashar walaupun sampai ke penghujung waktunya? Apa ertinya menghadkan tidak
berdosa itu setakat waktu harusnya? Adapun selepasnya tetap berdosa, walaupun ada keuzuran?!

756



Bukankah Rasulullah s.a.W. ada bersabda: @53 oy milall @53 38 Suliy a1 of g il G K& dnl ga
Sladll @i 8 gull Q5 ¢ U8 el s &) Bermaksud: Sesiapa sempat mendapat satu ruku’
daripada sembahyang Subuh sebelum matahari terbit bererti dia telah mendapat sembahyang
Subuh itu (sebagai tunai). Dan sesiapa sempat mendapat satu ruku’ daripada sembahyang *Ashar
sebelum matahari terbenam, bererti dia telah mendapat sembahyang *Ashar itu (sebagai tunai).
(Hadits riwayat Muslim, Ahmad, Bukhari, Abu Daud, Nasaa’i, Tirmizi, Ibnu Ma_]ah dan lain-
1a1n) Lebih terang lagi daripada itu, Rasulullah s.a.w. telah bersabda: K ginall $3a s B Lana
B8 A8 Gl QA8 o J8 Dtaall 33 Ba L8 g 48 8 fuld diS Bermaksud: Sesiapa sempat
bersembahyang satu ‘ruku’ daripada sembahyang Subuh sebelum matahari terbit bererti
sembahyang Subuh itu tidak terlepas daripadanya (dia masih dikira bersembahyang Subuh secara
tunai). Dan sesiapa sempat mendapat satu ruku’ daripada sembahyang *Ashar sebelum matahari
terbenam, bererti sembahyang ‘Ashar itu tidak terlepas daripadanya (dia masih dikira
bersembahyang ‘Ashar secara tunai). (Hadits riwayat Ahmad, Abu "Awaanah, al-Bazzaar dan
Abu Daud at-Thayaalisi). Kalau sempat bersembahyang satu ruku’ sahaja daripada sembahyang
Subuh atau *Ashar, masih dikira seseorang itu bersembahyang secara tunai dalam waktunya. Itu
pula dilakukan dengan sebab ada sesuatu keuzuran. Kenapa anda berani berkata orang yang tidak
sempat bersembahyang "Ashar pada waktu harusnya tanpa sebarang keuzuran itu bererti telah
terlepas sembahyang *Asharnya. Maka berdosalah dia. Sedangkan rasulullah sendiri mengatakan
- orang yang sempat mendapat satu ruku® sahaja daripada sembahyang *Ashar sebelum matahari
terbenam, bererti sembahyang *Ashar itu tidak terlepas daripadanya?! Kenapa pula dia berdosa??
(i) Apa ertinya pula berdosa apabila melakukan sesuatu dengan tidak sengaja? Bukankah
Rasulullah s.a.w. telah bersabda: 4lle 14 &84 G; Gl Wah gl g Gaad & Bermaksud:
Sesungguhnya Allah mema'afkan umatku kerana (mereka) tersalah, terlupa dan terpaksa. (Hadits
riwayat Ibnu Majah, at-Thabaraani, ad-Daaraquthni, al-Haakim dan al-Baihaqi). Hadits ini
menunjukkan sesuatu perbuatan yang dilakukan seseorang secara tidak sengaja itu tidak dikira
Allah sebagai dosa. Jawapan (c) juga kurang memuaskan. Bukankah orang yang tertinggal atau
terlepas sembahyang ‘Ashar dengan tidak sengaja itu tidak berdosa seperti orang yang
meninggalkannya dengan sengaja? Kalau begitu kenapa pula Bukhari mengatakan orang yang
terlepas sembahyang ‘Ashar dengan tidak -disengajakan juga berdosa seperti orang yang
meninggalkannya dengan sengaja? Apa alasan yang membuatkan kedua-duanya dikira sama??
Kemuskilan kedua ialah apakah erti < (terlepas) yang sebenarnya dimaksudkan oleh Bukhari
di sini? Para ‘ulama’ berbeda pendapat tentang erti =l <l (terlepas sembahyang ‘Ashar) yang
tersebut di dalam hadits ini. Berikut dikemukakan beberapa daripadanya. (1) Malik, Ibnu Wahab
dan Ibnu Naafi' berpendapat, orang yang tidak bersembahyang ‘Ashar pada waktunya yang
terpilih, itulah orang yang terlepas sembahyang *Ashar. (2) Al-Ashili, Sahnun, Ibnu "Abdil Barr
dan lain-lain berpendapat, orang yang terlepas sembahyang "Ashar ialah orang yang tidak sempat
bersembahyang ‘Ashar sehingga matahari terbenam. (3) Ada juga ‘ulama’ berpendapat, orang
yang terlepas sembahyang *Ashar ialah orang yang tidak sempat bersembahyang " Ashar sebelum
matahari menguning. Terlepas dengan tafsiran ini ada tersebut di dalam riwayat al-Auzaa'i yang
dikemukakan oleh Abu Daud dan lain-lain. Kata beliau:siiita ulll 3a o=0¥t (& G 658 ¢ &l
(Waktu terlepasnya ialah apabila engkau nampak sesuatu yang terkena cahaya matahari menjadi
kuning). (4) Hafiz Ibnu Hajar dan al-'Aini berpendapat, orang yang terlepas sembahyang *Ashar
ialah orang yang melewatkan sembahyang ‘Ashar daripada waktu harusnya tanpa sebarang
keuzuran. (5) Abu ‘Abdillah al-Muhallab bin Abi Shufrah berpendapat, orang yang terlepas
sembahyang ‘Ashar ialah orang yang tidak menunaikannya dengan berjama‘ah. Kata beliau,
bersembahyang ‘Ashar dengan berjama‘ah itu disaksikan oleh para malaikat malam dan siang
yang akan bertukar giliran mereka pada masa itu. Kalaulah maksud terlepas itu semata-mata
dengan menguningnya matahari atau terbenamnya matahari, niscaya ia tidak lagi khusus dengan
757



sembahyang *Ashar sahaja. Sembahyang-sembahyang lain juga ada waktu makruh dan haramnya.-
Sembahyang-sembahyang yang lain juga ada penghujungnya. Kata Ibnu al-Munaiyyir, kalau
begitu sabda Nabi s.a.w. ini tidak lagi khusus dengan waktu “Ashar. Waktu Subuh juga
disaksikan malaikat. Malah al-Qur’an sengiri ada menyebutnya. Allah berfirman:
@) 3 8 AT Bih &) T i Jolf 528 ) BT 9 il
Bermaksud: Dirikanlah sembahyang dari sesudah matahari tergelincir sampai (waktu) gelap
malam dan (dirikanlah pula sembahyang) Subuh. Sesungguhnya sembahyang subuh itu
disaksikan (oleh malaikat). (Al-Israa’:78). Pada waktu Subuh juga malaikat malam dan siang
bertukar giliran. Rasulullah s.a.w. bersabda: siel $a b &skainsy J4lly 485305 Qi 4850 &3 o805
Gusbiad a5 5 Goliad 2h 5 AT Gl AR oalie HE G e AT 55 T e 10 Gl 2% B D B
' Bermaksud: Malaikat malam dan malaikat siang bersilih ganti datang kepadamu. Mereka
(bertemu dan) berkumpul pada waktu sembahyang ‘Ashar dan sembahyang Subuh. Kemudian
malaikat yang bermalam di kalanganmu naik. Lalu mereka ditanya Dia (Allah). Padahal Dia lebih
mengetahui tentang mereka: “Bagaimana kamu tinggalkan hamba-hambaku?” Jawab para
malaikat itu: “Kami tinggalkan mereka ketika mereka sedang bersembahyang dan datang
(sampai) kepada mereka (juga) ketika mereka sedang bersembahyang. (Hadits riwayat Bukhari,
Muslim, Malik, Nasaa’i, Ibnu Khuzaimah, Ibnu Hibbaan, Ahmad, Abu ‘Awaanah dan Abu
Ya'la). Kemusykilan ketiga ialah apakah erti & yang tersebut di dalam tajuk bab di atas?
Ma'na asal perkataan & ialah dosa. Sama ada Bukhari telah memakainya dengan ma’na asalnya
atau dengan ma'na majaazinya, terdapat dua pendapat ‘ulama’ berhubung dengan perkara ini.
Anda telah melihat sebelum ini, betapa kebanyakan pensyarah Sahih Bukhari mengalami
kesukaran dalam usaha mereka menyesuaikan ma’'na asal perkataan & dengan tajuk bab 96 ini.
Kerana hampir semua mereka menerima perbedaan tajuk bab ini tajuk bab selepasnya ialah tajuk
bab ini berkaitan dengan orang yang terlepas sembahyang ‘Ashar dengan tidak sengaja. Tajuk
bab selepas ini pula berkenaan dengan orang yang meninggalkan sembahyang “Ashar dengan
sengaja. Perkara yang mengeruhkan pemikiran mereka ialah kenapa orang yang terlepas
sembahyang “Ashar dengan tidak sengaja itu berdosa? Ini adalah sesuatu yang bercanggah
dengan ushul. Penyelesaian yang dikemukakan oleh penulis di bawah jawapan (d) di atas diharap
dapat merungkaikan kekusutan yang timbul itu in syaa’ Allah. Pendapat kedua ialah perkataan !
yang disebut Bukhari dalam tajuk bab ini tidak dipakai dengan ma'na asalnya. Sebaliknya ia
dipakai dengan ma'na majaazinya. Apakah pula ma'na majaazinya? Jawab mereka, ma'na
majazinya ialah 333 <Y (kesesalan yang amat sangat) dan 48l ¢ (akibat buruk daripada
perbuatan mereka). Orang yang terlepas sembahyang ‘Ashar di akhirat nanti betul-betul
menyesal, apabila ia melihat pahala orang yang mengikut sunnah Nabi s.a.w. dalam
bersembahyang ‘Ashar. Kerugian yang dirasainya akibat perbuatan itu bagaikan kehilangan ahli
keluarga dan harta bendanya. Perkataan ! juga mengisyaratkan kepada kekesalan itu sesuatu
yang akan menjadi kenyataan di akhirat nanti. Pada pendapat penulis, sebabnya golongan kedua
ini memilih ma'na majaazi bagi perkataan 4! ialah kerana kebuntuan mereka dalam menjernihkan
kekeruhan tadi. Di bawah jawapan (d) yang telah dikemukakan di atas, penulis cuba
menggabungkan ma'na asal & dan ma'na majaazinya. Kedua-dua ma'na itu sebenarnya harus
digabungkan untuk menarik maksud Bukhari di sebaliknya. Itulah juga sebabnya kenapa penulis
menterjemahkan perkataan & itu dengan akibat di bawah tajuk bab di atas. Berhubung dengan
kemusykilan keempat iaitu adakah orang yang terlepas sembahyang-sembahyang yang lain juga
berdosa seperti orang yang terlepas sembahyang ‘Ashar dan akan menerima akibat yang sama?
Para ‘ulama’ juga berbeza pendapat tentang perkara ini. Hafiz Ibnu Hajar berkata, zahir hadits
menunjukkan ancaman berat yang tersebut di dalam hadits di bawah bab ini khusus dengan orang
yang terlepas sembahyang *Ashar sahaja. Ibnu "Adil Barr berpendapat, ada kemungkinan hadits
di bawah bab ini disabdakan oleh Rasulullah s.a.w. sebagai jawapan kepada soalan seseorang
758



tentang orang yang terlepas sembahyang "Ashar. Ia tidak bererti menafikan ancaman berat itu
daripada orang yang terlepas sembahyang-sembahyang yang lain. Imam an-Nawawi di dalam
Syarah Muslim membantah pendapat Ibnu "Adil Barr itu dengan katanya: gasaidl e Gab il
led 1Sty Alad) U e 1Y e geaid Bermaksud: “Sesuatu yang tidak tersebut di dalam nas dengan
terang, baru boleh dikiaskan dengan sesuatu yang tersebut di dalam nas dengan terang, apabila
kita dapat pastikan “illat (yang ada pada sesuatu yang tersebut di dalam nas dengan terang itu).
Dan kedua-duanya pula berkongsi ‘illat itu.” Oleh kerana ‘illat bagi ancaman berat kerana
terlepas sembahyang itu tidak dapat dipastikan, maka tidak bolehlah sembahyang-sembahyang
lain dikiaskan dengannya. Antara hujah Ibnu "Adil Barr dalam bab ini ialah: (1) Hadits riwayat
Ibnu Abi Syaibah dan lain-lain daripada Abi ad-Dardaa’ secara marfu’. Beglm isnad dan lafaz
matannya: dumﬂ,,iaux_m,ﬂdmwun_su\suyi u.‘.gi\,-\_.,u&,nucwujl e & e uﬁiduem\.u.s;
de La @ J.n; S be A8 K 4R B @5 G duy ade w e i U4l Bermaksud: “Sesiapa
menmggalkan satu sembahyang fardhu sehmgga ia terlepas tanpa sebarang keuzuran, terhapuslah
amalannya.” Hadits Abu ad-Dardaa’ ini menyebutkan sembahyang fardhu secara umum. Ia tidak
khusus dengan sembahyang ‘Ashar. Tetapi isnad hadits ini putus. Kerana Abu Qilaabah tidak
sempat mendengar apa-apa hadits daripada Abi ad-Dardaa’. Demikian kata Ibnu Rajab dan al-
Qasthallaani. Selain itu ia juga dha'if kerana ada di dalam isnadnya *Abbaad bin Maisarah atau
"Abbaad bin Raasyid al-Minqari. Bukhari, Ahmad, Yahya bin Sa'id al-Qatthaan, Yahya bin
Ma’in, Nasaa’i, Abu Daud dan Ibnu Hibbaan menganggapnya dha'if. Imam Ahmad Sebahknya
meriwayatkan hadits Abi ad-Dardaa’ berhubung dengan perkara ini dengan lafaz: u\-n-d‘ Oi ok (FE-O
mdyjdumﬂs,sd\sm},tdmomumuusum@bu@w;éﬂ\ 213 G e Ul 08 sl @S 06
i Bl a8 R el B 3 g LB B JKa B 05h5 06 dij 4 & K Bermaksud:

“Sesiapa meninggalkan sembahyang ‘Ashar dengan sengaja sehingga ia terlepas, amalannya
terhapus.” Di dalamnya pula tersebut secara khusus sembahyang " Ashar. Hadits ini hanya sahih li
ghairih. Isnadnya sama juga dengan isnad Ibnu Abi Syaibah di atas. Kerana itu dengan isnad ini
pada hakikatnya hadits itu dha'if. Malah dengan isnad yang sama Ibnu Abi Syaxbah sendiri
sebelum itu telah mengemukakan hadits Abi ad-Dardaa’ dengan lafaz ini: s B8 A2 pladh @i oa
dee L2 @ ﬂ= € Bermaksud: “Sesiapa memnggalkan sembahyang *Ashar sehingga ia terlepas
tanpa sebarang keuzuran, terhapuslah amalannya.” Hadits ini juga menyebutkan secara khusus
sembahyang ‘Ashar. Kalau begitu hadits Abu ad-Dardaa’ juga mengkhususkan sembahyang
fardhu itu dengan sembahyang ‘Ashar. (2) Hadits Naufal bin Mu'aawiah bahawa Nabi s.a.w.

bersabda: 4 44i 55 L& Lal 483 52 Bermaksud: “Sesiapa terlepas sembahyang (fardhu), dia
bagaikan kehilangan ahli keluarga dan harta bendanya.” (Hadits riwayat Ahmad, Ibnu Hibbaan
dan Baihaqi). Zahir hadits ini menunjukkan sembahyang fardhu secara umum. (3) Menerusi
saluran yang lain, *Abdur Razzaaq meriwayatkan hadits Naufal bin Mu'aawiah dengan lafaz
berikut: pbs 5 4dle 4 (oo A Jgun s JEJB 4 o Dyglas 0 Jish 00 Gl 2o Or 2ema 0o 8w o 09 08 BN 2
Dha <y gy o 0s A A dly bl Sl iy oY Bermaksud: Rasulullah s.a.w. bersabda:
“Sesungguhnya seseorang daripada kamu kehilangan ahli keluarga dan harta bendanya, itu lebih
baik lagi daripada dia terlepas waktu sembahyang (fardhu).” Zahir hadits ini juga menunjukkan
umum untuk semua sembahyang fardhu. Tetapi hadits yang mahfuz daripada Naufal bin
Mu'aawiah seperti yang dikemukakan oleh Ibnu Abi Syaibah dan lain-lain ialah dengan lafaz:

ﬂlw)a}ﬁwbjmwdsyucgﬂuwd\ﬁucu.u;‘;:luaa.:‘);uc A:.uws_.\m’Lu.\:.YbMLquJuu;m)aLu.\a
e fun) ek S 06 afu; 4kl },u&suuu“)ﬂul,u\wdﬁ?l“, A e A Oy Canale O 432
el o U5 oy ade i o G Cils Bermaksud: Rasulullah s.a.w. bersabda: “Ada di antara
sekian banyak sembahyang itu satu sembahyang. Orang yang terlepas sembahyang itu bagaikan
kehilangan ahli keluarga dan harta bendanya.” Kata Ibnu ‘Umar: Saya telah mendengar Nabi
s.a.w. bersabda: “Sembahyang itu ialah sembahyang *Ashar.” (Hadits riwayat Ibnu Abi Syaibah).
Hadits ini jelas menunjukkan bahawa hadits Naufal bin Mu'aawiah itu dikhususkan dengan
sembahyang “Ashar sahaja. Bukhari sendiri, Muslim, Thabaraani dan lain-lain juga

759



MY
519- ‘Abdullah bin Yusuf meriwayatkan kepada kami, katanya: Malik meriwayatkan
kepada kami daripada Naafi' daripada ‘Abdillah bin "Umar, bahawa Rasulullah s.a.w.
bersabda: “Orang yang terlepas sembahyang ‘Ashar, bagaikan telah kehilangan ahli
keluarga dan harta bendanya.”®® Abu “Abdillah (Bukhari) berkata: &53 .%* (Engkau

meriwayatkannya daripada Naufal bin Mu'aawiah dengan lafaz yang sama. Bahkan inilah
lafaznya yang mahfuz. Apakah hikmat di sebalik dikhususkan sembahyang ‘Ashar dengan
ancaman berat seperti itu? Beberapa pandangan telah diberikan oleh para ‘ulama’ hadits.
Antaranya ialah: (1) Sembahyang "Ashar dikhususkan kerana kelebihannya dan kerana ia adalah
satu sembahyang yang disaksikan para malaikat. (2) Sembahyang ‘Ashar dikhususkan sebagai
suatu galakan, dorongan dan desakan supaya ia dijaga dengan sebaik-baiknya dan kita
mengerjakannya dengan tabah. Ini kerana pada umumnya manusia sibuk dan leka pada waktu itu.
(3) Untuk menarik perhatian kepada sembahyang wustha yang disebut secara khusus di dalam al-
Qur’an, bahawa ia adalah sembahyang *Ashar. (4) Oleh kerana sembahyang "Ashar adalah satu
sembahyang yang sangat istimewa, Nabi s.a.w. membandingkan kerugian ‘orang-orang yang
terlepas sembahyang *Ashar pada waktu afdhalnya saja pun dengan orang yang kehilangan ahli
keluarga dan harta bendanya. Apa lagi kalau seseorang itu meninggalkannya dengan sengaja. (5)
. Pada waktu ‘Ashar dan Subuhlah malaikat malam dan malaikat siang bersilih ganti datang ke
bumi. Mereka bertemu dan berkumpul pada waktu sembahyang *Ashar dan sembahyang Subuh.
Sebabnya ancaman berat itu dikaitkan dengan orang yang terlepas sembahyang "Ashar sahaja,
tidak dengan orang yang terlepas sembahyang Subuh ialah kerana orang yang terlepas
sembahyang Subuh itu ada juga keuzurannya. Seperti tidak sedar dari tidur dan sebagainya.
Orang yang terlepas sembahyang ‘Ashar pula terlepas dalam jaga, dalam keadaan tidak ada
sebarang keuzuran. (6) Ancaman berat seperti itu dikhususkan dengan orang yang terlepas
sembahyang Ashar kerana ‘illat (sebab) yang tidak terjangkau oleh fikiran manusia biasa. (7)
Kerana pada waktu itu manusia terlalu sibuk menyelesaikan urusan perniagaan dan sebagainya
untuk menampung keperluan ahli keluarganya. (8) Waktu *Ashar merupakan simbolik kepada
penghujung kehidupan manusia. Ancaman berat terhadap orang-orang yang terlepas sembahyang
*Ashar sebenarnya merupakan peringatan kepada manusia yang sentiasa berada di ambang maut.
Sepatutnya manusia itu tidak lupa akan tugas dan tanggungjawabnya terhadap Allah, terutama
sekali apabila ia berada di penghujung kehidupannya.

%3 Kenapakah hukuman berat di akhirat nanti terhadap orang yang terlepas sembahyang "Ashar
digambarkan Nabi s.a.w. berupa kehilangan ahli keluarga dan harta benda? Jawabnya ialah
kerana dua perkara itulah pada umumnya yang menyebabkan seseorang terlepas sembahyang
*Ashar. Kesibukan menguruskan harta benda dan kelekaan dengan ahli keluarga. Mungkin juga
Nabi s.a.w. bersabda begini supaya umatnya tidak terleka sehingga terlepas sembahyang "Ashar,
terutama pada waktu afdhalnya. Salah satu cara yang berkesan untuk seseorang menjaga dan
memelihara sembahyang ‘Asharnya dengan sebaik mungkin ialah dengan berfikir bahawa
bagaimana kalau ahli keluargaku berkurang, dengan sebab kematian, kehilangan dan sebagainya?
Bagaimana pula kalau harta bendaku menyusut, dengan sebab kerugian, kemusnahan dan
sebagainya? Bukankah anda tidak suka keadaan itu berlaku kepada diri anda? Sebagaimana anda
tidak mahu kehilangan ahli keluaga dan anak-pinak, tidak suka harta benda berkurang dan

760



berkata:) J450&535 (aku telah membuatkan seseorang hidup sendirian dan tidak
mempunyai apa-apa harta lagi) setelah engkau membunuh seseorang daripada ahli

keluarga dan sahabatnya atau engkau mengambil harta bendanya.”

}.‘/‘5\ " /) /
97- Bab Orang Yang meninggalkan Sembahyang * Ashar.9%°

‘menyusut, begitulah scharusnya anda tidak suka kehilangan atau berkurangnya pahala
sembahyang ‘Ashar anda. Terlepasnya sembahyang ‘Ashar, perlu diingat, seolah-olah kita
kehilangan orang yang tersayang. Terlepasnya sembahyang *Ashar, perlu diingat, seolah-olah kita
kerugian harta benda yang dikasihi. Dengan berfikir begitu anda diharap tidak lagi akan cuai dan
leka sehingga terlepas mengerjakan sembahyang "Ashar dalam waktunya. Selain Bukhari, hadits
ini diriwayatkan juga oleh Malik, Muslim, Abu Daud, Nasaa’i dan Tirmizi.
%4 Oleh kerana di dalam hadits 519 terdapat perkataan 35 , Imam Bukhari terus teringat kepada
apa yang tersebut di dalam Surah Muhammad, ayat:35: eﬂ“‘—‘ #5% 45 Bermaksud: Dia (Allah)
sekali-kali tidak akan mengurangi (pahala) amalan-amalanmu. Tujuannya ialah mengisyaratkan
kepada kesamaan kerja (amal) dan erti kedua-duanya. Perkataan i yang tersebut di dalam ayat
itu adalah fi'il mudhari’ bagi 5 535 155 J% 5 bertindak menashabkan dua maf ul. Perkataan s
yang diberikan sebagai contoh oleh Bukhari di atas misalnya, menashabkan dua maf uf. Maf ul
pertamanya ialah kaaf khithaab selepasnya Maf ul keduanya pula ialah Jaad pada AL selepas
itu. Begitulah juga dengan perkataan 5 di dalam hadits di bawah bab ini. Ia juga muta'addi
kepada dua maf'ul. Oleh kerana ia telah digunakan dalam bentuk binaa’ majhul, maka maf ul
pertamanya berupa dhamir yang tersembunyi di dalamnya ditukar menjadl na’ib faa'il kepadanya.
Maf*ul keduanya pula ialah perkataan Uil selepasnya. Antara erti 3355 1585 J% 55 yang muta'addi
kepada dua maf'ul ialah mengurangkan, menghilangkan, melenyapkan, merampas dan
sebagainya.
%5 Tujuan Bukhari mengemukakan contoh kedua, iaitu U430 &3 jalah untuk mengisyaratkan
kepada perkataan J% Ji itu adakalanya menashabkan satu maf uf sahaja. Sebab itu berdasarkan
sesetengah riwayat perkataan 44 4ii selepasnya dibaca dengan rafa’ 4ii; 4l sebagai na’ib faa'il
kepadanya. Bagaimanapun jumhur "ulama’ mentaljlhkan riwayat yang sahih dan masyhur dengan
nashab 45 441 sebagai maf*ul kedua bagi Ji5. Antara erti 235 yang muta'addi kepada satu maf ul
ialah mengambil, menarik, membunuh, menakutkan, menjadikan seseorang hidup sendirian dan
lain-lain.
966 Berdasarkan nuskhah Sahih Bukhari yang dipakai Hafiz al-'Aini, tajuk bab ini adalah begini:
sl & 5 e 8 @b (Bab Dosa Orang Yang Meninggalkan Sembahyang *Ashar). Di dalamnya ada
tambahan perkataan . Para pensyarah Sahih Bukhari berbeda pendapat tentang maksud tajuk
bab yang diadakan Bukhari ini. Mereka terbahagi kepada beberapa kumpulan. (1) Ada yang
menganggap tajuk bab ini adalah satu tajuk bab yang tidak diperlukan (xi3). Hadits di bawahnya
sesuai juga diletakkan di bawah tajuk bab sebelumnya. Kerana boleh termasuk dalam kata orang
yang terlepas sembahyang ‘Ashar itu segala bentuk terlepas. Seperti terlepas terus waktu
sembahyang 'Ashar, terlepas waktu afdhalnya, terlepas dengan sengaja dan terlepas dengan tidak
sengaja. Terlepas daripada bersembahyang ‘Ashar secara berjama’ah dan sebagainya.
Meninggalkan sembahyang ‘Ashar dengan sengaja termasuk dalam salah satu bentuk terlepas
juga. Kalau begitu apa gunanya dibuat satu tajuk bab khusus untuknya? Di samping itu tajuk bab
sebelum ini juga berkenaan dengan ancaman berat terhadap orang yang meninggalkan
761



..,.\

& B30l ] S oe 5yl 0 E 8 o wu.\,.[)\z‘..,a;,;;,’ 3 S5 oy,
A el B ;yj\zru sle 1 Joo 60 85 il ey 1935 JUB (22 3 35 @ 3532 @ S

e fas
520- Muslim bin Ibrahim (al-Faraahidi al-Azdi al-Bashri) meriwayatkan kepada karr;i,
katanya: Hisyam (bin "Abdillah ad-Dastawaa’i) meriwayatkan kepada kami, katanya:
Yahya bin Abi Katsir meriwayatkan kepada kami daripada Abi Qilabah (*Abdillah bin
Zaid) daripada Abi al-Malih (‘Aamir bin Usaamah al-Huzali m.98H), katanya: “Kami
pernah bersama Buraidah (bin al-Hashib al-Aslami)®’ dalam satu peperangan pada suatu
hari mendung. Maka kata Buraidah: “Segerakan sembahyang *Ashar,”®® kerana Nabi

s.a.w. bersabda: “Sesiapa meninggalkan sembahyang Ashar, terhapuslah amalannya.”®

sembahyang ‘Ashar. (2) Bab 96 menyatakan akibat orang yang terlepas sembahyang 'Ashar
dengan tidak sengaja. Bab 97 ini pula menyatakan akibat meninggalkan sembahyang "Ashar
dengan sengaja. Keadaan terlepas sembahyang ‘Ashar dengan tidak sengaja dan
meninggalkannya dengan sengaja tentu sekali jauh bezanya. (3) Bab 96 menyatakan kerugian
yang ditanggung oleh orang yang terlepas sembahyang *Ashar dengan tidak sengaja itu meskipun
sudah sangat dahsyat, kerugian yang ditanggung oleh orang yang meninggalkan sembahyang
*Ashar dengan sengaja lebih teruk dan dahsyat lagi daripada itu. Orang yang kekurangan atau
kehilangan ahli keluarga dan harta benda memanglah sedih dan berduka nestapa, tetapi orang
yang terhapus amalan kebaikannya dan jadi sia-sia saja kebajikan yang dibuatnya di akhirat nanti,
lebih sedih dan sengsara lagi daripada orang yang kehilangan ahli keluarga dan harta benda dunia
yang fana ini. Maka Bukhari merasakan perlu kedua keadaan tersebut dipisahkan menjadi dua
bab yang berasingan.

%7 Beliau adalah sahabat terakhir meninggal dunia di Khurasan. Meninggal dunia pada tahun
62H. Sebanyak 164 hadits telah diriwayatkan daripada Buraidah. Daripada 164 hadits itu,
Bukhari mengambll hanya tiga hadits sahaja untuk Sahihnya.

%8 Hadits ini merupakan salah satu dalil yang menunjukkan sembahyang ‘Ashar itu elok
ditunaikan di awal waktunya. Selain menunaikan sembahyang "Ashar di awal waktu dengan para
sahabat, Nabi s.a.w. juga menyuruh dan mengarahkan para sahabatnya bersegera dalam
menunaikan sembahyang "Ashar. Pendek kata berhubung dengar bersembahyang *Ashar di awal
waktunya itu terdapat sunnah fi'liyyah dan qauliyyah Rasulullah s.a.w. Kata-kata Buraidah:
“Segerakan sembahyang *Ashar”, meskipun mauquf, namun pada hakikatnya ia merupakan hadits
marfu’ (g 5,4 sSa 3 asise). Imam Ahmad, Baihagi, Ibnu Hibbaan, Ibnu Majah, Ibnu Abi Syaibah
dan Ibnu al-Munzir di dalam al-Ausathnya dengan terang meriwayatkan kata-kata Buraidah itu
sebagai kata-kata Nabi s.a.w. Sebagai contohnya liat saja riwayat Ahmad ini: &=1359) i LS5 B
dﬁéu}hhﬂ‘émﬂ‘d}qud\ﬁﬂﬁ@WL:SJA»AJJ.:UG )a\.@.nhgfﬂu;k:)é‘;ﬂu;}ﬁ‘?_ﬂw@;ﬂun
e Tk 8 jradll $5a 4068 0n 4368 380 o b 3 DA TP

%9 Zahir hadits-hadits seperti ini dijadikan dalil oleh golongan ‘Khawarij dan sesetengah
Mu'tazilah tentang kafirnya orang yang melakukan dosa besar. Kata mereka, tidak ada yang
menghapuskan amalan seseorang melainkan kekufuran. Hadlts ini sama dengan firman Allah
“berikut:

\,DU”J““'LI ofgldﬁ}ﬂ\l-&.‘m,wwylaj&aw)
762



Bermaksud: ... Sesiapa yang kafir sesudah beriman, maka sesungguhnya terhapuslah amalannya
(yang baik) dan ia di hari akhirat kelak termasuk orang-orang yang rugi. (al-Maa’idah:5). Kata
Ibnu "Abdil Barr, mafhum ayat ini ialah orang yang tidak kafir sesudah beriman, amalannya tidak
terhapus. Sekarang mafhum ayat dan manthuq hadits sudah nampak bercanggah. Maka
semestinyalah dita’wilkan hadits itu. Kerana jalan jama’ (memakai kedua-dua dalil sesuai dengan
kehendak masing-masing) lebih baik dipilih daripada jalan tarjih (mengutamakan salah satu
daripada dua dalil yang bertentangan), selagi ia (jalan jama® itu) boleh dipakai. Zahir hadits-
hadits seperti ini juga dijadikan pegangan oleh golongan Hanaabilah dan orang-orang yang
sependapat dengan mereka tentang kufur orang yang meninggalkan sembahyang. Kalau pegangan
mereka benar, apa ertinya hadits itu dikhususkan dengan sembahyang ‘Ashar sahaja? Jumhur
‘ulama’ menta’wil hadits ini. Dalam usaha menta’wilkannya mereka terbahagi kepada beberapa
kumpulan. (1) Mereka yang menta’wilkan sebab meninggalkan sembahyang ‘Ashar. (2) Orang-
orang yang menta’wilkan ma'na terhapus yang tersebut di dalam hadits itu. (3) Mereka yang
menta’wilkan ma'na amalan yang tersebut di dalamnya. Golongan (1) berpendapat, sebabnya
amalan orang yang meninggalkan sembahyang "Ashar itu terhapus ialah kerana adanya salah satu
daripada perkara-perkara berikut: (a) Meninggalkan sembahyang dengan menafikan
kefardhuannya. Apabila seseorang menafikan sesuatu yang fardhu sebagai tidak fardhu, pada
ketika itu ia menjadi murtad. 44 J=lis. Apabila seseorang menjadi murtad, terhapuslah amalan
kebaikannya yang lalu. Tetapi kalau seseorang itu meninggalkan sembahyang fardhu misalnya
dalam keadaan tidak menafikan kefardhuannya, ia tidak jadi murtad. Maka amalannya tidak
terhapus. Jadi terhapusnya amalan itu bukan semata-mata kerana meninggalkan sembahyang itu
sendiri, tetapi kerana jadi murtad. Jadi murtadlah sebenarnya yang menyebabkan amalan
seseorang itu terhapus. (b) Meninggalkan sembahyang bukan dengan menafikan kefardhuannya,
tetapi tetap ‘memandang ringan terhadapnya atau - memperolok-olokkan orang yang
bersembahyang. Orang-orang yang termasuk dalam bahagian (b) ini juga tidak terhapus
amalannya semata-mata kerana meninggalkan sembahyang. Malah perkara yang menyebabkan
amalannya terhapus ialah kerana ia telah menjadi murtad. (¢) Meninggalkan sembahyang kerana
malas semata-mata. Sabda Nabi s.a.w. bahawa orang yang meninggalkan sembahyang *Ashar itu
terhapus amalannya, tidak lebih daripada satu ancaman semata-mata. Zahirnya tidaklah
dimaksudkan. Keadaannya lebih kurang sama dengan sabda Baginda berikut: Geye 525 0 S0 ¥
Bermaksud: “Orang yang berzina itu tidak berzina dalam keadaan dia seorang mu’min.” (Hadits
riwayat Bukhari, Muslim dan lain-lain). Tujuannya juga adalah ancaman dan zahirnya tidak
dimaksudkan. Kalau zahirnya dimaksudkan, niscaya bolehlah dikatakan orang yang berzina tidak
muw’ min lagi. Ia bahkan telah menjadi kafir! Itulah yang dikatakan: Zahirnya tidak dimaksudkan.
Malah yang dimaksudkan ialah menafikan sifat mu’'min yang sempurna. Golongan (2) ialah
orang-orang 'yang menta’wilkan ma'na terhapus yang tersebut di dalam hadits itu. Mereka
menta’wilkannya dengan beberapa ta’wilan berikut: (a) Penggunaan perkataan terhapus itu adalah
dalam bentuk 4l e . Seolah-olahnya Baginda s.a.w. bersabda: 4ke b (e 4231 S (bererti dia
telah menyerupai orang yang terhapus amalannya). (b) Ma'na 4ke k= yang tersebut di dalam
hadits di atas ialah Juss of 3S (hampir-hampir amalannya terhapus). (c) Maksud 4ke s ialah
amalan seseorang yang meninggalkan sembahyang "Ashar itu diangkat kepada Allah pada waktu
diangkat amalan manusia kepadaNya dalam keadaan kurang dan tidak sempurna. (d) Maksud L=
e jalah amalan seseorang yang meninggalkan sembahyang ‘Ashar itu tidak akan berguna
seketika. Walaupun kemudiannya ia berguna juga kepadanya. Keadaannya tak ubah seperti orang
yang kejahatannya lebih banyak daripada kebaikannya. Orang seperti ini mungkin disiksa terlebih
dahulu, kemudian barulah amalan kebaikannya berguna kepadanya. Mungkin juga ia diampuni
Allah. Sebelum diampuni Allah, tetaplah ia tidak mendapat apa-apa menafa'at daripada amalan
kebaikannya. Golongan (3) ialah mereka yang menta’wilkan ma'na amalan yang tersebut di
763



dalam hadits di atas. Amalan yang dikatakan terhapus itu sama ada: (i) Sembahyang "Ashar yang
ditinggalkan itu sendiri. (a) Dengan erti seseorang tidak akan mendapat pahala istimewa yang
diperolehi orang yang mengerjakannya dalam waktu. Meskipun ia mengqadha’nya. (b) Seseorang
tidak akan mendapat pahala sembahyang yang paling istimewa, jika dia meninggalkan
sembahyang *Ashar. Meskipun dia mengerjakan sembahyang-sembahyang fardhu yang lain. (c)
Pahala bersembahyang *Ashar pada waktu afdhalnya berbeza daripada pahala mengerjakannya
selepas waktu itu. Orang yang menunaikan sembahyang "Ashar selepas waktu afdhalnya tidak .
akan mendapat pahala seperti orang yang bersembahyang ‘Ashar pada waktu afdhalnya. (ii)
Amalan yang dilakukan seseorang sehingga ia meninggalkan sembahyang “Ashar. (a) Pahala
amalan itu tidak akan diperolehinya. Walaupun ia juga merupakan amalan kebaikan. (b) Amalan
atau kerja yang dibuat seseorang sampai ia meninggalkan sembahyang ‘Ashar itu tidak diberkati
Allah. Antara pengajaran, panduan dan pedoman yang dapat diambil daripada hadits ini
ialah: (1) Kelebihan menyegerakan sembahyang ‘Ashar dengan mengerjakannya pada waktu
afdhalnya iaitu sebelum matahari menguning. (2) Para sahabat sangat menjaga pesanan
Rasulullah s.a.w. (3) Perjuangan Islam sama ada dalam bentuk jihad atau lain-lain, terus berjalan
walaupun setelah Rasulullah s.a.w. wafat. (4) Akibat buruk yang akan diterima orang yang
meninggalkan sembahyang ‘Ashar secara khususnya. (5) Ma'na yang zahir daripada sabda
Rasulullah s.a.w. kadang-kadang tidak dimaksudkan. Ini kerana Rasulullah s.a.w. sering juga
bercakap menggunakan bahasa kiasan. (6) Keberkatan daripada sesuatu amalan kebaikan sering
kali berkait rapat dengan amalan-amalan kebaikan yang lain. (7) Pahala bagi amalan yang tertentu
tidak sama. Bahkan adakalanya sesuatu amalan itu berpahala, adakalanya pula tidak. (8) Ingat!
Kita mungkin tidak mendapat apa-apa pahala daripada sesuatu amalan yang dibuat, sekiranya
amalan tertentu tidak dijaga terlebih dahulu. (9) Banyak juga sabda Rasulullah s.a.w. itu perlu
dita’wil, kerana bercanggah dengan usul-usul yang juga berpunca daripada sabda Baginda s.a.w.
Untuk mengetahui usul-usul itu anda mestilah meruju’ kepada orang-orang yang ahli di bidang
agama. (10) Sunnah yang paling kuat ialah yang berdasarkan kepada fi'il (perbuatan) dan qaul
(kata-kata) Baginda berupa arahan dan perintah. Selain Bukhari hadits ini diriwayatkan juga oleh
Nasaa’i, Ibnu Khuzaimah, Ibnu Majah dan Ibnu Hibbaan.

764



LIS e

98- Bab Kelebihan Sembahyang * flshar.””

970 pensyarah-pensyarah Sahih Bukhari berasa musykil dengan tajuk bab yang dibuat Bukhari ini.
Kata mereka, hadits yang dikemukakan Bukhari di bawah tajuk bab ini ialah tentang kelebihan
kedua-dua sembahyang Subuh dan ‘Ashar. Kenapa pula Bukhari mengkhususkannya dengan
sembahyang ‘Ashar sahaja? Itulah sebabnya Hafiz Ibnu Hajar mentaqdirkan tajuk bab ini dengan
kata beliau: gaal ¥ @iball ama o (51 jandl e Jumd b (Bab kelebihan sembahyang "Ashar.
Maksudnya ialah daripada sekalian sembahyang-sembahyang yang lain kecuali Subuh). Kata
Hafiz Ibnu Hajar: “Sebabnya saya mentaqdirkan begitu ialah kerana tidak jelas lebihnya
sembahyang ‘Ashar daripada sembahyang Subuh. Boleh jadi juga Bukhari bermaksud
menyatakan sembahyang ‘Ashar itu ada fadhilatnya (kelebihannya), bukanlah maksud beliau
menyatakan sembahyang ‘Ashar itu adalah yang paling afdhal” Al-"Aini berkata: “Kalau
Bukhari membuat bab di atas begini; saslls s2ill 5)all Jaé Gl | niscaya lebih baik. Kerana yang
tersebut di dalam hadits dan ayat yang dibaca Nabi s.a.w. di dalamnya ialah sembahyang Subuh
dan "Ashar, kedua-duanya sekali.” Al-"Aini juga mengkritik taqdir yang dibuat Hafiz Ibnu Hajar
tadi. Kata beliau, tidak tepat mentaqdirkan begitu. Kerana semua sembahyang ada kelebihannya.
Paling-paling pun sembahyang Subuh dan Ashar itu melebihi sembahyang-sembahyang yang
lain. Bukhari menyebutkan sembahyang 'Ashar sahaja di dalam tajuk bab yang dibuatnya itu
semata-mata kerana memakai qaedah iktifaa’ (berpada dengan apa yang telah disebut sahaja).
Sepertimana Allah sendiri menggunakannya di dalam firmanNya ini:

PP A S S N 3 E A GRUPI > S SIS ST - AR~ S S e Z . o a. ge 2T Too 352,
i a3 il & ot T pemnal Jost 180 Sk Gl 0T 2 S 0k S 5 L S g

D Dokl (R p e
Bermaksud: dan Allah menjadikan bagimu tempat bernaung dari apa yang telah Dia ciptakan, dan
Dia jadikan bagimu tempat-tempat tinggal di gunung-gunung, dan Dia jadikan bagimu pakaian
yang memeliharamu dari panas dan pakaian (baju besi) yang memelihara kamu dalam
peperangan. Demikianlah Allah menyempurnakan nikmat-Nya atasmu agar kamu berserah diri
(kepada-Nya). (an-Nahl:81). Selepas 53l 483 Ui 5 seharusnya ditaqdirkan 3535 . Kerana bukankah
Allah juga menjadikan pakaian untuk memelihara manusia daripada kesejukan? Menyebutkan
pakaian yang memelihara manusia daripada kepanasan sahaja sebagai ni'mat Allah, tidak lebih
daripada beriktifaa’ atau berpada dengan apa yang telah disebutkan semata-mata. Syeikhul hadits,
Maulana Muhammad Zakariya berpendapat, di bawah dua bab sebelum ini, Bukhari telah
mengemukakan dua hadits yang mengandungi ancaman terhadap orang-orang yang terlepas
sembahyang 'Ashar dan orang-orang yang meninggalkannya dengan sengaja. Para “ulama’ pula
berbeda pendapat tentang adakah ancaman itu khusus dengan sembahyang 'Ashar atau ia
merangkumi sembahyang-sembahyang yang lain juga? Mana satu di antara dua pendapat itu yang
lebih tepat? Dengan mengadakan bab ini Imam Bukhari bermaksud mentarjih pendapat golongan
yang mengatakan ancaman itu khusus dengan sembahyang “Ashar. Alasannya ialah kerana
sembahyang Ashar itu ada keistimewaannya yang tersendiri. Keistimewaan sembahyang *Ashar
itulah yang hendak dikemukakan beliau menerusi bab 98 ini. Bagi penulis, Imam Bukhari
sebenarnya hendak menyatakan fadhilat sembahyang Subuh dan Ashar itu melebihi fadhilat
sembahyang-sembahyang yang lain. Sekarang beliau hendak menyatakan secara berasingan
fadhilat sembahyang ‘Ashar. Untuk itu beliau kemukakan hadits Jarir. Nanti beliau akan
kemukakan sekali lagi hadits Jarir ini apabila hendak menyatakan fadhilat sembahyang Subuh
pula secara berasingan. Sedangkan untuk sembahyang-sembahyang yang lain, tidak beliau adakan

765



P
~

DB A OB B B 3 s e e el Es JB By 2 digs Bis J6 L BAs —ovy
) Xg B LB 3 s G e B Y] §B3 53 Ol ¢

z

ARSI a5y 3 Ol ¥ 5281 b3 LS(..Q) by 38 Jus 4 D) &tpvidjww$é¢
%, o % Bz g1z e oz, X Eed (100 st 05 o E TN To o a2t g of
d—.ﬁjg»—-J‘;ﬂbJ#v%Mc—.ﬁ}LJFBWUL%‘J-PJM‘QU’PQM&%W

$5E585 ¥ 15l et J6 { o)

521- Al-Humaidi (" Abdullah bin az-Zubair al-Qurasyi al-Makki m.219H) meriwayatkan
kepada kami, katanya: Marwan bin Mu'awiyah (bin al-Haarits al-Fazaari m.193H)
meriwayatkan kepada kami, katanya: Isma'il (bin Abi Khalid) meriwayatkan kepada
kami daripada Qais (bin Abi Haazim al-Bajali al-Kufi m.84H) daripada Jarir bin
*Abdillah (al-Bajali), katanya: “Pernah pada suatu malam kami berada di samping Nabi
s.a.w. Beliau s.a.w. melihat bulan (purnama) seraya bersabda: “Sesungguhnya kamu akan

(dapat) melihat Tuhanmu sebagaimana kamu melihat bulan ini. 91 Kamu tidak akan

bab khusus untuk menyatakan fadhilatnya. Tetapi itu tidaklah bererti sembahyang-sembahyang
yang lain langsung tidak mempunyai fadhilat. Siyaaq hadits Jarir di atas mengisyaratkan bahawa
sememangnya ada kaitan yang rapat di antara orang-orang yang menjaga sembahyang Subuh dan
* Ashar dengan keistimewaan melihat Allah di akhirat nanti.

7! Ini adalah salah satu nas yang terang dan dalil berupa hadits yang menjadi pegangan golongan
Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah tentang orang-orang mu’min akan dapat melihat Allah di akhirat
nanti dengan mata kepalanya. Banyak lagi terdapat hadits-hadits lain berhubung dengan perkara
ini. Sebahagiannya telah dikemukakan oleh Imam Bukhari sendiri di dalam Kitab at-Tauhid di
akhir Kitab Sahihnya ini. Percaya bahawa Allah akan dapat dilihat oleh orang-orang mu’min di
akhirat nanti dengan mata kepalanya merupakan salah satu perkara yang telah diijma‘kan oleh as-
Salaf as-Saleh dari kalangan sahabat dan tabi‘in r.a. Lebih tiga puluh orang sahabat telah
meriwayatkan hadits-hadits ru’yah (hadits-hadits tentang orang-orang mu’min akan dapat melihat
Allah di akhirat nanti). Antara mereka ialah Abu Bakar, ‘Ali bin Abi Thalib, Mu'aaz bin Jabal,
Ibnu Mas'ud, Abu Musa al-Asyari, Ibnu "Abbaas, Ibnu ‘Umar, Huzaifah, Abu Umaamah, Abu
Hurairah, Jaabir, Anas, ‘Ammaar, Zaid bin Tsabit, “Ubaadah bin as-Shamit, Bilal bin Rabaah,
Buraidah bin al-Hashib, Shuhaib, Junaadah bin Abi Umaiyah, Fadhaalah bin ‘Ubaid, "Adi bin
Haatim, Abu Sa‘id al-Khudri, "Umaarah bin Ruaibah, Abu Razin al-'Ugqaili, Abu Barzah dan
lain-lain. Hakikatnya hadits-hadits ru’yah telah mencapai tahap mutawatir al-ma'na atau tawatur
al-qadri al-musytarak (hadits yang ma'nanya mutawatir). Namun begitu golongan Mu’tazilah,
Khawaarij, Murji’ah, Jahmiyyah, Syi'ah dan lain-lain penganut ajaran sesat yang terpesong
daripada landasan sebenar telah mempertikaikan dan menolak kepercayaan tersebut. Alasan
mereka ialah ia bercanggah dengan keterangan al-Qur’an dan kenyataan. Berikut dikemukakan
beberapa alasan dan hujah golongan yang menolak kepercayaan itu, disusuli hujah-hujah
bantahan terhadapnya. (1) Kata mereka, kepercayaan ini bercanggah dengan firman Allah s.w.t.
di dalam Surah al-An'aam, ayat 103 di bavsLah ini:

. e ‘. 3 L. Ene 5, 2 . Ere gt -4 2
2 AT Cadalll 507 SN 3,00 503 iV 4s=, 15 Y

766



Bermaksud: Dia tidak dapat dicapai dan diliputi oleh penglihatan mata, sedang Dia dapat melihat
(dan mengetahui hakikat) segala penglihatan (mata), Dialah Yang Maha Halus lagi Maha
mendalam pengetahuanNya. (al-An"aam:103). Apabila Allah menafikan Dia dapat dicapai oleh
penglihatan mata, bererti Dia tidak dapat dilihat. (2) Ia juga bercanggah dengan firman Allah di
dalam Surah al-Araaf, ayat 143 di bawah ini:
L5 5 oy Aot e i Gl ) ST 5 5 o 08 00 5T 5 08 5 ALK s (52 7 AL
5 G U5 U6y 0 8 st 08 56 U G gt 755 s iaE U s B
Bermaksud: dan ketika Nabi Musa datang pada waktu yang Kami telah tentukan itu, dan
Tuhannya berkata-kata dengannya, maka Nabi Musa (merayu dengan) berkata: “Wahai Tuhanku!
Perlihatkanlah kepadaku (zatMu Yang Maha Suci) supaya aku dapat melihatMu”. Allah
berfirman: “Engkau tidak sekali-kali akan sanggup melihatKu, tetapi pandanglah ke gunung itu,
maka kalau ia tetap berada di tempatnya, niscaya engkau akan dapat melihatKu”. Setelah
Tuhannya menzahirkan kebesaranNya kepada gunung itu, ia membuatkannya hancur lebur dan
Nabi Musa pun jatuh pengsan. Setelah ia sedar semula, berkatalah ia: “Maha suci Engkau (wahai
Tuhanku), Aku bertaubat kepadaMu, dan akulah orang yang pertama-tama beriman.” (Al-
A'raaf:143). Ayat ini juga kata mereka, jelas menunjukkan ketidakmampuan manusia melihat
Allah. Kalau Nabi Musa pun tidak dapat dan tidak mampu melihat Allah berdasarkan ayat ini,
orang-orang lain lebih-lebih lagilah tidak dapat dan tidak mampu. Selain itu perkataan ol sebelum
‘95 menjadikan penafian kemampuan manusia melihat Allah itu buat selama-lamanya. Lihatlah
sebagai buktinya firman Allah di dalam Surah al-Fath, ayat 15 berikut ini: e 06 AU U gadd o 8
% Bermaksud: Katakanlah: “Kamu sekali-kali tidak akan mengikuti kami; demikian Allah telah
menetapkan sebelumnya”. (3) Firman Allah di dalam Surah asy-Syura, ayat 51 berikut juga
menurut mereka bercanggah dengan kepercayaan itu:

D 2o o ) TG bl s 025 Tl T e G5 ) LS o 80 06 G5
Bermaksud: Dan tidak mungkin bagi seseorang manusia bahawa Allah berkata-kata dengannya
kecuali dengan perantaraan wahyu (dengan diberi ilham atau mimpi), atau dari belakang tabir
(dengan mendengar sahaja kalam Ilahi tanpa melihatNya), atau dengan mengutus utusan
(malaikat), lalu utusan itu menyampaikan wahyu kepadanya dengan izin Allah akan apa yang
dikehendakiNya. Sesungguhnya Dia (Allah) Maha Tinggi lagi Maha Bijaksana. (As-Syura:51).
Ayat ini menyatakan percakapan Allah dengan seseorang manusia kalaupun ada hanyalah dengan
keadaan zat Allah itu sendiri tidak kelihatan kepadanya. Apabila terbukti ketika bercakap-cakap
dengan Allah itu nabiNya sendiri pun tidak dapat melihatNya. Pada ketika tidak bercakap-cakap,
lebih-lebih lagilah ia tidak dapat melihatNya. Selain itu tidak ada siapa pun berpendapat, ketika
tidak bercakap-cakap itu ia dapat pula melihatNya. (4) Di dalam al-Qur’an, bila saja disebutkan
permintaan orang-orang kafir kepada nabi-nabi untuk melihat Allah secara terang-terangan, akan
disebut juga celaan Allah terhadap mereka. Bukan sekadar itu saja, malah mereka terus
ditimpakan azab. Lihat sebagai contohnya ayat 55 Surah al-Baqarah ini:

. s - sk 24

Bermaksud: dan (ingatlah), ketika kamu berkata: “Wahai Musa! Kami tidak akan beriman
kepadamu sehingga kami dapat melihat Allah secara terang-terangan (dengan mata kepala
kami)”. Maka kerana itu kamu disambar petir, sedang kamu semua melihatnya. (al-Baqarah:55).
(5) Manusia hanya dapat melihat apabila ada enam syarat berikut: (a) Kesejahteraan deria
penglihatan. (b) Sesuatu yang dapat dilihat (<4, (c) Sesuatu yang dilihat itu berada di hadapan
orang yang melihat. (d) atau ia seperti berada di hadapannya. (e) Sesuatu yang dilihat tidak terlalu
dekat dan tidak terlalu jauh daripada orang yang melihat. (f) Ia tidak terlalu kecil, halus atau seni.
(g) Tidak ada halangan atau dinding di antara sesuatu yang dilihat dan orang yang melihat. (6)
Kalau Allah itu memang dapat dilihat dengan mata kepala, tentulah kita semua dapat melihatNya

767



di dunia ini atau sekurang-kurangnya la telah dapat dilihat oleh manusia-manusia tertentu. (7)
Allah kalau dapat dilihat pun di akhirat nanti, bukanlah dengan mata kepala. Tetapi hanya dengan
mata hati.
Bantahan pihak Ahli as-Sunnah terhadap hujah (1) ialah yang dinafikan oleh Allah melalui
ayat 103 Surah al-An’aam itu ialah melihat dengan mata kasar secara meliputi (4,2¥') sehingga
dapat mengetahui hakikat Allah. Adapun semata-mata melihat, itu tidak dinafikan. Menafikan
idraak bererti menafikan sesuatu yang lebih khusus (u=3¥'), tidak semestinya bererti (sitie ¥)
menafikan ru’yah yang lebih umum (s=¥') daripadanya. Antara contohnya di dalam al-Qur’an
ialah firman Allah ini: .
D ot 3 85 0 U6 3 0553 §) [t il 06 oWl 25 LB
Bermaksud: Setelah kedua-dua kumpulan itu nampak satu sama lain, berkatalah pengikut-
pengikut Nabi Musa: “Sesungguhnya kita benar-benar akan ditangkap”. (61). Nabi Musa
menjawab: “Sekali-kali tidak! (kita tidak akan ditangkap!). Sesungguhnya Tuhanku besertaku,
Dia akan menunjuk jalan kepadaku”. (62). (asy-Syu'araa’:61-62). Lihat! Walaupun kedua-dua
kumpulan itu telah nampak satu sama lain. Dengan erti telah pun ada ru’yah. Tetapi idraak
(perihal menguasai) tidak ada. Ia dinafikan. Dalam contoh yang lebih mudah, apabila seseorang
bertanya kita: Adakah anda nampak langit? Bukankah dengan mudah saja kita berkata: “Ya,
nampak”. Tetapi adakah nampak kita itu meliputi? Tentu sekali jawabnya tidak. Memang
nampak. Tetapi sekadar yang kelihatan kepada mata kita sahaja. Sekadar yang mampu dilihatnya!
Jadi semata-mata melihat itu tidak dinafikan. Yang dinafikan hanyalah melihat secara meliputi.
Selain itu yang dinafikan oleh ayat berkenaan ialah dapat melihat di dunia ini. Ia tidak menafikan
dapat melihat di hari kiamat dan di akhirat kelak.
Bantahan pihak Ahli as-Sunnah terhadap hujah (2) ialah penafian Allah dengan firmanNya o
95 itu hanya untuk di dunia ini sahaja. Ia tiada kena mengena dengan di akhirat. Mengatakan ol
sebelum 5 menjadikan penafian kemampuan manusia melihat Allah itu buat selama-lamanya
hingga ke akhirat, kerana ia digunakan untuk menafikan sesuatu buat selama-lamanya i &)
(24, adalah tidak benar. Dalilnya ialah firman Allah berikut:
| @ ondBl e B il 2238 G 15T 555
Bermaksud: dan mereka sekali-kali tidak akan mencita-citakan kematian itu selama-lamanya,
dengan sebab dosa-dosa yang telah mereka lakukan; dan Allah Maha mengetahui tentang orang-
orang yang zalim. (al-Baqarah:95). Di dalam ayat ini mereka dikatakan sekali-kali tidak akan
~ mencita-citakan kematian buat selama-lamanya. Digunakan ¢! juga sebelum sy, kemudian
disokong pula dengan perkataan '3 yang memang memberi erti selama-lamanya. Padahal
bukankah mereka itu mahu sangat mati di akhigat nanti? Lihat firman Allah ini: :
© s K 06 3 Wl adg Sy 1336
Bermaksud: dan mereka menyeru (ketua malaikat penjaga neraka dengan berkata): “Wahai
Malik! Biarlah hendaknya Tuhanmu mematikan kami (kerana kami tidak tahan menderita)!”
Malik menjawab: “Sesungguhnya kamu tetap akan kekal dalam azab!” (az-Zukhruf:77). Di mana
penafian buat selama-lamanya itu?? Kalaulah ¢! dalam bahasa 'Arab benar-benar digunakan
semata-mata untuk menafikan sesuatu buat selama-lamanya (i Je i) maka kenapa fi'il
selepasnya boleh terhad pula dengan sesuatu yang lain? Sebagai contohnya lihat firman Allah
berikut: )
B oSl 5 a5 B SE S Jy o3 5 (8T 2l B
Bermaksud: ... Oleh itu aku tidak akan meninggalkan negeri (Mesir) ini, sehingga ayahku
mengizinkan kepadaku (untuk kembali), atau Allah memberi keputusan terhadapku. Dan Dia

adalah hakim yang sebaik-baiknya. (Yusuf:80). Kenapa ada pula sehingga selepas dikatakan “aku
tidak akan meninggalkan negeri (Mesir) ini”, jika ¢! betul-betul memberi erti menafikan sesuatu

768



	bukhari asal 753
	bukhari asal 754
	bukhari asal 755
	bukhari asal 756
	bukhari asal 757
	bukhari asal 758
	bukhari asal 759
	bukhari asal 760
	bukhari asal 761
	bukhari asal 762
	bukhari asal 763
	bukhari asal 764
	bukhari asal 765



