LIS e

98- Bab Kelebihan Sembahyang * flshar.””

970 pensyarah-pensyarah Sahih Bukhari berasa musykil dengan tajuk bab yang dibuat Bukhari ini.
Kata mereka, hadits yang dikemukakan Bukhari di bawah tajuk bab ini ialah tentang kelebihan
kedua-dua sembahyang Subuh dan ‘Ashar. Kenapa pula Bukhari mengkhususkannya dengan
sembahyang ‘Ashar sahaja? Itulah sebabnya Hafiz Ibnu Hajar mentaqdirkan tajuk bab ini dengan
kata beliau: gaal ¥ @iball ama o (51 jandl e Jumd b (Bab kelebihan sembahyang "Ashar.
Maksudnya ialah daripada sekalian sembahyang-sembahyang yang lain kecuali Subuh). Kata
Hafiz Ibnu Hajar: “Sebabnya saya mentaqdirkan begitu ialah kerana tidak jelas lebihnya
sembahyang ‘Ashar daripada sembahyang Subuh. Boleh jadi juga Bukhari bermaksud
menyatakan sembahyang ‘Ashar itu ada fadhilatnya (kelebihannya), bukanlah maksud beliau
menyatakan sembahyang ‘Ashar itu adalah yang paling afdhal” Al-"Aini berkata: “Kalau
Bukhari membuat bab di atas begini; saslls s2ill 5)all Jaé Gl | niscaya lebih baik. Kerana yang
tersebut di dalam hadits dan ayat yang dibaca Nabi s.a.w. di dalamnya ialah sembahyang Subuh
dan "Ashar, kedua-duanya sekali.” Al-"Aini juga mengkritik taqdir yang dibuat Hafiz Ibnu Hajar
tadi. Kata beliau, tidak tepat mentaqdirkan begitu. Kerana semua sembahyang ada kelebihannya.
Paling-paling pun sembahyang Subuh dan Ashar itu melebihi sembahyang-sembahyang yang
lain. Bukhari menyebutkan sembahyang 'Ashar sahaja di dalam tajuk bab yang dibuatnya itu
semata-mata kerana memakai qaedah iktifaa’ (berpada dengan apa yang telah disebut sahaja).
Sepertimana Allah sendiri menggunakannya di dalam firmanNya ini:

PP A S S N 3 E A GRUPI > S SIS ST - AR~ S S e Z . o a. ge 2T Too 352,
i a3 il & ot T pemnal Jost 180 Sk Gl 0T 2 S 0k S 5 L S g

D Dokl (R p e
Bermaksud: dan Allah menjadikan bagimu tempat bernaung dari apa yang telah Dia ciptakan, dan
Dia jadikan bagimu tempat-tempat tinggal di gunung-gunung, dan Dia jadikan bagimu pakaian
yang memeliharamu dari panas dan pakaian (baju besi) yang memelihara kamu dalam
peperangan. Demikianlah Allah menyempurnakan nikmat-Nya atasmu agar kamu berserah diri
(kepada-Nya). (an-Nahl:81). Selepas 53l 483 Ui 5 seharusnya ditaqdirkan 3535 . Kerana bukankah
Allah juga menjadikan pakaian untuk memelihara manusia daripada kesejukan? Menyebutkan
pakaian yang memelihara manusia daripada kepanasan sahaja sebagai ni'mat Allah, tidak lebih
daripada beriktifaa’ atau berpada dengan apa yang telah disebutkan semata-mata. Syeikhul hadits,
Maulana Muhammad Zakariya berpendapat, di bawah dua bab sebelum ini, Bukhari telah
mengemukakan dua hadits yang mengandungi ancaman terhadap orang-orang yang terlepas
sembahyang 'Ashar dan orang-orang yang meninggalkannya dengan sengaja. Para “ulama’ pula
berbeda pendapat tentang adakah ancaman itu khusus dengan sembahyang 'Ashar atau ia
merangkumi sembahyang-sembahyang yang lain juga? Mana satu di antara dua pendapat itu yang
lebih tepat? Dengan mengadakan bab ini Imam Bukhari bermaksud mentarjih pendapat golongan
yang mengatakan ancaman itu khusus dengan sembahyang “Ashar. Alasannya ialah kerana
sembahyang Ashar itu ada keistimewaannya yang tersendiri. Keistimewaan sembahyang *Ashar
itulah yang hendak dikemukakan beliau menerusi bab 98 ini. Bagi penulis, Imam Bukhari
sebenarnya hendak menyatakan fadhilat sembahyang Subuh dan Ashar itu melebihi fadhilat
sembahyang-sembahyang yang lain. Sekarang beliau hendak menyatakan secara berasingan
fadhilat sembahyang ‘Ashar. Untuk itu beliau kemukakan hadits Jarir. Nanti beliau akan
kemukakan sekali lagi hadits Jarir ini apabila hendak menyatakan fadhilat sembahyang Subuh
pula secara berasingan. Sedangkan untuk sembahyang-sembahyang yang lain, tidak beliau adakan

765



P
~

DB A OB B B 3 s e e el Es JB By 2 digs Bis J6 L BAs —ovy
) Xg B LB 3 s G e B Y] §B3 53 Ol ¢

z

ARSI a5y 3 Ol ¥ 5281 b3 LS(..Q) by 38 Jus 4 D) &tpvidjww$é¢
%, o % Bz g1z e oz, X Eed (100 st 05 o E TN To o a2t g of
d—.ﬁjg»—-J‘;ﬂbJ#v%Mc—.ﬁ}LJFBWUL%‘J-PJM‘QU’PQM&%W

$5E585 ¥ 15l et J6 { o)

521- Al-Humaidi (" Abdullah bin az-Zubair al-Qurasyi al-Makki m.219H) meriwayatkan
kepada kami, katanya: Marwan bin Mu'awiyah (bin al-Haarits al-Fazaari m.193H)
meriwayatkan kepada kami, katanya: Isma'il (bin Abi Khalid) meriwayatkan kepada
kami daripada Qais (bin Abi Haazim al-Bajali al-Kufi m.84H) daripada Jarir bin
*Abdillah (al-Bajali), katanya: “Pernah pada suatu malam kami berada di samping Nabi
s.a.w. Beliau s.a.w. melihat bulan (purnama) seraya bersabda: “Sesungguhnya kamu akan

(dapat) melihat Tuhanmu sebagaimana kamu melihat bulan ini. 91 Kamu tidak akan

bab khusus untuk menyatakan fadhilatnya. Tetapi itu tidaklah bererti sembahyang-sembahyang
yang lain langsung tidak mempunyai fadhilat. Siyaaq hadits Jarir di atas mengisyaratkan bahawa
sememangnya ada kaitan yang rapat di antara orang-orang yang menjaga sembahyang Subuh dan
* Ashar dengan keistimewaan melihat Allah di akhirat nanti.

7! Ini adalah salah satu nas yang terang dan dalil berupa hadits yang menjadi pegangan golongan
Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah tentang orang-orang mu’min akan dapat melihat Allah di akhirat
nanti dengan mata kepalanya. Banyak lagi terdapat hadits-hadits lain berhubung dengan perkara
ini. Sebahagiannya telah dikemukakan oleh Imam Bukhari sendiri di dalam Kitab at-Tauhid di
akhir Kitab Sahihnya ini. Percaya bahawa Allah akan dapat dilihat oleh orang-orang mu’min di
akhirat nanti dengan mata kepalanya merupakan salah satu perkara yang telah diijma‘kan oleh as-
Salaf as-Saleh dari kalangan sahabat dan tabi‘in r.a. Lebih tiga puluh orang sahabat telah
meriwayatkan hadits-hadits ru’yah (hadits-hadits tentang orang-orang mu’min akan dapat melihat
Allah di akhirat nanti). Antara mereka ialah Abu Bakar, ‘Ali bin Abi Thalib, Mu'aaz bin Jabal,
Ibnu Mas'ud, Abu Musa al-Asyari, Ibnu "Abbaas, Ibnu ‘Umar, Huzaifah, Abu Umaamah, Abu
Hurairah, Jaabir, Anas, ‘Ammaar, Zaid bin Tsabit, “Ubaadah bin as-Shamit, Bilal bin Rabaah,
Buraidah bin al-Hashib, Shuhaib, Junaadah bin Abi Umaiyah, Fadhaalah bin ‘Ubaid, "Adi bin
Haatim, Abu Sa‘id al-Khudri, "Umaarah bin Ruaibah, Abu Razin al-'Ugqaili, Abu Barzah dan
lain-lain. Hakikatnya hadits-hadits ru’yah telah mencapai tahap mutawatir al-ma'na atau tawatur
al-qadri al-musytarak (hadits yang ma'nanya mutawatir). Namun begitu golongan Mu’tazilah,
Khawaarij, Murji’ah, Jahmiyyah, Syi'ah dan lain-lain penganut ajaran sesat yang terpesong
daripada landasan sebenar telah mempertikaikan dan menolak kepercayaan tersebut. Alasan
mereka ialah ia bercanggah dengan keterangan al-Qur’an dan kenyataan. Berikut dikemukakan
beberapa alasan dan hujah golongan yang menolak kepercayaan itu, disusuli hujah-hujah
bantahan terhadapnya. (1) Kata mereka, kepercayaan ini bercanggah dengan firman Allah s.w.t.
di dalam Surah al-An'aam, ayat 103 di bavsLah ini:

. e ‘. 3 L. Ene 5, 2 . Ere gt -4 2
2 AT Cadalll 507 SN 3,00 503 iV 4s=, 15 Y

766



Bermaksud: Dia tidak dapat dicapai dan diliputi oleh penglihatan mata, sedang Dia dapat melihat
(dan mengetahui hakikat) segala penglihatan (mata), Dialah Yang Maha Halus lagi Maha
mendalam pengetahuanNya. (al-An"aam:103). Apabila Allah menafikan Dia dapat dicapai oleh
penglihatan mata, bererti Dia tidak dapat dilihat. (2) Ia juga bercanggah dengan firman Allah di
dalam Surah al-Araaf, ayat 143 di bawah ini:
L5 5 oy Aot e i Gl ) ST 5 5 o 08 00 5T 5 08 5 ALK s (52 7 AL
5 G U5 U6y 0 8 st 08 56 U G gt 755 s iaE U s B
Bermaksud: dan ketika Nabi Musa datang pada waktu yang Kami telah tentukan itu, dan
Tuhannya berkata-kata dengannya, maka Nabi Musa (merayu dengan) berkata: “Wahai Tuhanku!
Perlihatkanlah kepadaku (zatMu Yang Maha Suci) supaya aku dapat melihatMu”. Allah
berfirman: “Engkau tidak sekali-kali akan sanggup melihatKu, tetapi pandanglah ke gunung itu,
maka kalau ia tetap berada di tempatnya, niscaya engkau akan dapat melihatKu”. Setelah
Tuhannya menzahirkan kebesaranNya kepada gunung itu, ia membuatkannya hancur lebur dan
Nabi Musa pun jatuh pengsan. Setelah ia sedar semula, berkatalah ia: “Maha suci Engkau (wahai
Tuhanku), Aku bertaubat kepadaMu, dan akulah orang yang pertama-tama beriman.” (Al-
A'raaf:143). Ayat ini juga kata mereka, jelas menunjukkan ketidakmampuan manusia melihat
Allah. Kalau Nabi Musa pun tidak dapat dan tidak mampu melihat Allah berdasarkan ayat ini,
orang-orang lain lebih-lebih lagilah tidak dapat dan tidak mampu. Selain itu perkataan ol sebelum
‘95 menjadikan penafian kemampuan manusia melihat Allah itu buat selama-lamanya. Lihatlah
sebagai buktinya firman Allah di dalam Surah al-Fath, ayat 15 berikut ini: e 06 AU U gadd o 8
% Bermaksud: Katakanlah: “Kamu sekali-kali tidak akan mengikuti kami; demikian Allah telah
menetapkan sebelumnya”. (3) Firman Allah di dalam Surah asy-Syura, ayat 51 berikut juga
menurut mereka bercanggah dengan kepercayaan itu:

D 2o o ) TG bl s 025 Tl T e G5 ) LS o 80 06 G5
Bermaksud: Dan tidak mungkin bagi seseorang manusia bahawa Allah berkata-kata dengannya
kecuali dengan perantaraan wahyu (dengan diberi ilham atau mimpi), atau dari belakang tabir
(dengan mendengar sahaja kalam Ilahi tanpa melihatNya), atau dengan mengutus utusan
(malaikat), lalu utusan itu menyampaikan wahyu kepadanya dengan izin Allah akan apa yang
dikehendakiNya. Sesungguhnya Dia (Allah) Maha Tinggi lagi Maha Bijaksana. (As-Syura:51).
Ayat ini menyatakan percakapan Allah dengan seseorang manusia kalaupun ada hanyalah dengan
keadaan zat Allah itu sendiri tidak kelihatan kepadanya. Apabila terbukti ketika bercakap-cakap
dengan Allah itu nabiNya sendiri pun tidak dapat melihatNya. Pada ketika tidak bercakap-cakap,
lebih-lebih lagilah ia tidak dapat melihatNya. Selain itu tidak ada siapa pun berpendapat, ketika
tidak bercakap-cakap itu ia dapat pula melihatNya. (4) Di dalam al-Qur’an, bila saja disebutkan
permintaan orang-orang kafir kepada nabi-nabi untuk melihat Allah secara terang-terangan, akan
disebut juga celaan Allah terhadap mereka. Bukan sekadar itu saja, malah mereka terus
ditimpakan azab. Lihat sebagai contohnya ayat 55 Surah al-Baqarah ini:

. s - sk 24

Bermaksud: dan (ingatlah), ketika kamu berkata: “Wahai Musa! Kami tidak akan beriman
kepadamu sehingga kami dapat melihat Allah secara terang-terangan (dengan mata kepala
kami)”. Maka kerana itu kamu disambar petir, sedang kamu semua melihatnya. (al-Baqarah:55).
(5) Manusia hanya dapat melihat apabila ada enam syarat berikut: (a) Kesejahteraan deria
penglihatan. (b) Sesuatu yang dapat dilihat (<4, (c) Sesuatu yang dilihat itu berada di hadapan
orang yang melihat. (d) atau ia seperti berada di hadapannya. (e) Sesuatu yang dilihat tidak terlalu
dekat dan tidak terlalu jauh daripada orang yang melihat. (f) Ia tidak terlalu kecil, halus atau seni.
(g) Tidak ada halangan atau dinding di antara sesuatu yang dilihat dan orang yang melihat. (6)
Kalau Allah itu memang dapat dilihat dengan mata kepala, tentulah kita semua dapat melihatNya

767



di dunia ini atau sekurang-kurangnya la telah dapat dilihat oleh manusia-manusia tertentu. (7)
Allah kalau dapat dilihat pun di akhirat nanti, bukanlah dengan mata kepala. Tetapi hanya dengan
mata hati.
Bantahan pihak Ahli as-Sunnah terhadap hujah (1) ialah yang dinafikan oleh Allah melalui
ayat 103 Surah al-An’aam itu ialah melihat dengan mata kasar secara meliputi (4,2¥') sehingga
dapat mengetahui hakikat Allah. Adapun semata-mata melihat, itu tidak dinafikan. Menafikan
idraak bererti menafikan sesuatu yang lebih khusus (u=3¥'), tidak semestinya bererti (sitie ¥)
menafikan ru’yah yang lebih umum (s=¥') daripadanya. Antara contohnya di dalam al-Qur’an
ialah firman Allah ini: .
D ot 3 85 0 U6 3 0553 §) [t il 06 oWl 25 LB
Bermaksud: Setelah kedua-dua kumpulan itu nampak satu sama lain, berkatalah pengikut-
pengikut Nabi Musa: “Sesungguhnya kita benar-benar akan ditangkap”. (61). Nabi Musa
menjawab: “Sekali-kali tidak! (kita tidak akan ditangkap!). Sesungguhnya Tuhanku besertaku,
Dia akan menunjuk jalan kepadaku”. (62). (asy-Syu'araa’:61-62). Lihat! Walaupun kedua-dua
kumpulan itu telah nampak satu sama lain. Dengan erti telah pun ada ru’yah. Tetapi idraak
(perihal menguasai) tidak ada. Ia dinafikan. Dalam contoh yang lebih mudah, apabila seseorang
bertanya kita: Adakah anda nampak langit? Bukankah dengan mudah saja kita berkata: “Ya,
nampak”. Tetapi adakah nampak kita itu meliputi? Tentu sekali jawabnya tidak. Memang
nampak. Tetapi sekadar yang kelihatan kepada mata kita sahaja. Sekadar yang mampu dilihatnya!
Jadi semata-mata melihat itu tidak dinafikan. Yang dinafikan hanyalah melihat secara meliputi.
Selain itu yang dinafikan oleh ayat berkenaan ialah dapat melihat di dunia ini. Ia tidak menafikan
dapat melihat di hari kiamat dan di akhirat kelak.
Bantahan pihak Ahli as-Sunnah terhadap hujah (2) ialah penafian Allah dengan firmanNya o
95 itu hanya untuk di dunia ini sahaja. Ia tiada kena mengena dengan di akhirat. Mengatakan ol
sebelum 5 menjadikan penafian kemampuan manusia melihat Allah itu buat selama-lamanya
hingga ke akhirat, kerana ia digunakan untuk menafikan sesuatu buat selama-lamanya i &)
(24, adalah tidak benar. Dalilnya ialah firman Allah berikut:
| @ ondBl e B il 2238 G 15T 555
Bermaksud: dan mereka sekali-kali tidak akan mencita-citakan kematian itu selama-lamanya,
dengan sebab dosa-dosa yang telah mereka lakukan; dan Allah Maha mengetahui tentang orang-
orang yang zalim. (al-Baqarah:95). Di dalam ayat ini mereka dikatakan sekali-kali tidak akan
~ mencita-citakan kematian buat selama-lamanya. Digunakan ¢! juga sebelum sy, kemudian
disokong pula dengan perkataan '3 yang memang memberi erti selama-lamanya. Padahal
bukankah mereka itu mahu sangat mati di akhigat nanti? Lihat firman Allah ini: :
© s K 06 3 Wl adg Sy 1336
Bermaksud: dan mereka menyeru (ketua malaikat penjaga neraka dengan berkata): “Wahai
Malik! Biarlah hendaknya Tuhanmu mematikan kami (kerana kami tidak tahan menderita)!”
Malik menjawab: “Sesungguhnya kamu tetap akan kekal dalam azab!” (az-Zukhruf:77). Di mana
penafian buat selama-lamanya itu?? Kalaulah ¢! dalam bahasa 'Arab benar-benar digunakan
semata-mata untuk menafikan sesuatu buat selama-lamanya (i Je i) maka kenapa fi'il
selepasnya boleh terhad pula dengan sesuatu yang lain? Sebagai contohnya lihat firman Allah
berikut: )
B oSl 5 a5 B SE S Jy o3 5 (8T 2l B
Bermaksud: ... Oleh itu aku tidak akan meninggalkan negeri (Mesir) ini, sehingga ayahku
mengizinkan kepadaku (untuk kembali), atau Allah memberi keputusan terhadapku. Dan Dia

adalah hakim yang sebaik-baiknya. (Yusuf:80). Kenapa ada pula sehingga selepas dikatakan “aku
tidak akan meninggalkan negeri (Mesir) ini”, jika ¢! betul-betul memberi erti menafikan sesuatu

768



buat selama-lamanya (a3 e &l)? Sebenarnya pendapat yang mengatakan o dipakai dalam
bahasa "Arab dengan erti semata-mata untuk menafikan sesuatu buat selama-lamanya adalah
pendapat yang dha'if. Meskipun ia telah dikemukakan oleh tokoh seperti az-Zamakhsyari di
dalam al-Kasysyaf dan al-Muhashshalnya. Untuk menolak pendapat itulah tokoh ‘ilmu Nahu
*Arab yang terkemuka, Ibnu Malik di dalam al-Kafiatu asy-Syafiahnya berkata: 1a:3e o & 515 G
lazacli olgwy 23 dlg O Bermaksud: “Tolaklah pendapat orang-orang yang mengatakan penafian
dengan ¢! memberi erti buat selama-lamanya. Dan sokonglah pendapat selainnya.” Maksud Ibnu
Malik dengan katanya “pendapat selainnya” itu ialah pendapat yang mengatakan ¢! hanya
memberi erti penafian sahaja (2ssl i), Kalau zat Allah secara mutlaq mustahil dilihat, apa
ertinya Nabi Musa meminta kepadaNya supaya ditunjukkan? Tidakkah itu bererti seorang nabi
yang mulia dan hebat seperti Nabi Musa pun masih tidak mengenali Allah? Dan kalau permintaan
Musa itu salah sama sekali, kenapa tidak ada teguran Allah terhadapnya seperti teguranNya
terhadap Nabi Nuh a.s. apabila Baginda a.s. tersalah? Lihat betapa Allah menegur Nabi Nuh a.s.
apabila Baginda a.s. berkata: 1! e 3 & &5 (Wahai Tuhanku! Sesungguhnya anakku termasuk
keluargaku): . . B

Bermaksud: Allah berfirman: “Wahai Nuh! Sesungguhnya dia (anakmu itu) bukanlah termasuk
keluargamu (yang dijanji akan diselamatkan). Sesungguhnya amalannya adalah tidak baik. Sebab
itu janganlah kamu memohon kepadaKu sesuatu yang kamu tidak mengetahui (hakikat)nya.
Sesungguhnya aku memperingatkan kepadamu supaya kamu tidak termasuk di kalangan orang-
orang yang tidak berpengetahuan.” (Huud:46).

Bantahan terhadap hujah (3) ialah kalam Allah itu hanya didengari manusia-manusia yang
dipilih Allah, apabila Dia bercakap-cakap dengannya. Untuk mendengar, seseorang tidak
memerlukan langsung kepada penglihatan. Namun begitu, di mana terdapat dalil berupa
penegasan di dalam ayat tersebut bahawa ketika Allah sedang bercakap-cakap dengan seseorang
manusia, Dia mesti terlindung dari pandangannya atau Dia mesti tidak terlindung dari
pandangannya?

Bantahan terhadap hujah (4) pula ialah permintaan orang-orang kafir kepada nabi-nabi untuk
melihat Allah secara terang-terangan yang membawa kepada celaan Allah dan kemurkaanNya,
bukanlah semata-mata kerana permintaan itu. Tetapi kerana kebongkakan, kedegilan dan olok-
olokan yang tersembunyi di sebalik permintaan mereka.

Bantahan terhadap hujah (5) ialah syarat-syarat untuk dapat melihat seperti tersebut di
bawahnya, enam yang terakhir daripadanya hanya berkaitan dengan melihat jisim-jisim dan
a'raadh yang dapat dilihat dan dikesan dengan deria penglihatan. Ia tidak ada kena mengena
dengan melihat Allah yang bukan merupakan jisim dan ‘aradh. Kalau begitu tinggal dua syarat
saja lagi daripadanya, iaitu (a) Kesejahteraan deria penglihatan dan (b) Sesuatu yang dapat dilihat
(wis ). Kedua-dua syarat ini akan ada untuk seseorang mu’min melihat Allah di akhirat nanti.
Bantahan terhadap hujah (6) ialah mestikah kalau Allah tidak dapat dilihat oleh kita di dunia
ini, maka Ia tidak dapat dilihat oleh kita di akhirat nanti? Soal dunia dan akhirat itu terlalu jauh.
Ambil saja contoh-contoh di dunia ini. Kucing dan burung hantu misalnya dapat melihat di waktu
malam yang gelap-gelita. Patutkah kita menafikan setiap yang mempunyai mata daripada dapat
melihat di waktu malam yang gelap-gelita, semata-mata kerana kita manusia tidak dapat melihat
dalam keadaan itu? Seorang bayi yang baru lahir tidak nampak apa pun di sekelilingnya. Tetapi
bayi yang sama setelah menjadi kanak-kanak nampak pula segala benda yang dilihatnya. Anda
tidak akan nampak apa-apa yang terdapat di sebalik dinding atau baju dan seluar yang dipakai
seseorang dengan mata kasar. Tetapi dengan memakai kaca mata tertentu (seperti cermin mata
perisik dan sebagainya), anda akan nampak segala-galanya!! Bukankah dengan mengenakan
kanta lekap saja penglihatan sso sudah menjadi berbeza? Kalau begitu apa peliknya jika manusia
semua sekali, termasuk orang-orang mu’min tidak dapat melihat Allah dengan mata kepalanya di

769



mengalami apa-apa kesulitan dalam melihatNya. Jika kamu dapat menjaga (dengan
sebaik-baiknya) sembahyang sebelum terbit matahari (sembahyang Subuh) dan sebelum
terbenamnya (sembahyang " Ashar), jagalah.”972 Kemudian beliau (Jarir) membaca: g

sl 385 el gl 08 &) 3155 Bermaksud: Bertasbihlah dengan memuji Tuhanmu

dunia ini?? Kemudian di akhirat kelak orang-orang mu’min sahaja dapat melihat Allah dengan
mata kepalanya?!
Bantahan terhadap hujah (7) ialah apa perlunya dita’wilkan melihat itu dengan mata hati?
Bukankan mata kepala itulah yang merupakan deria penglihatan? Lemahkah Allah untuk
menciptakan manusia bermata seperti kucing, serigala, burung hantu, katak atau lain-lain
binatang yang dapat melihat dalam gelap? Bukankah binatang-binatang itu juga telah diciptakan
oleh Allah? Tentu sekali Allah berkuasa menjadikan mata manusia itu beribu-ribu kali lebih kuat
daripada yang ada pada mereka sekarang ini.
Alasan dan hujah Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah dalam masalah ini selain hadits-hadits Nabi
s.a.w. yang begitu banyak adalah ayat-ayat Allah di dalam al-Qur’an al-Karim seperti di bawah
ini: (1)

DG @ el ik k)
Bermaksud: Wajah-wajah (orang-orang mu’min) pada hari (akhirat) itu berseri-seri; (22) kepada
Tuhannyalah mereka melihat. (23). (al-Qiyaamah:22-23). Allah s.w.t. berfirman tentang orang-
orang kafir di akhirat kelak begini: (2)

) Dsismid 3535 5 oF 41 K

Bermaksud: Sekali-kali tidak! Sesungguhnya mereka pada hari itu benar-benar terdinding dari
(melihat) Tuhan mereka. (al-Muthaffifin:15). Kalau orang-orang kafir terdinding daripada
melihat Allah, tentulah orang-orang mu’min tidak. Sebabnya ialah keadaan mereka kelak tidak
sama. Demikianlah simpul Imam Syafi'e daripada tiga ayat di atas. )
(3) Imam Muslim dengan isnadnya meriwayatkan daripada Shuhaib r.a. daripada Nabi s.a.w. 13 3d
8 0 e Gk a5l Wla 1 a5 i A 58 4855 Ui 05 8 May A8 A0 U5 08 s 25 Gad s
U35 5% i) ol SR (s pell Sl Ul 1phal 1 Glaall 283 Bermaksud: Nabi s.a.w. bersabda: “Apabila
ahli syurga masuk syurga. Allah - tabaraka wa ta'ala - bertanya (ahli syurga): “Kamu mahu apa-
apa lagi untuk Aku tambahkan?” Jawab mereka: “Bukankah Engkau telah menyeri-nyerikan
wajah kami? Bukankah Engkau telah memasukkan kami ke dalam syurga dan menyelamatkan
kami dari neraka?” Kata Nabi s.a.w.: Lalu disingkapNya hijab. Maka tidak ada apa pun yang
diberikan kepada mereka (di dalam syurga) lebih disukai mereka daripada melihat Tuhan "azza
wa jalla.” Selepas mengemukakan hadits ini Imam Muslim terus mengemukakan hadits yang
sama dengan sedikit tambahan melalui isnad yang lain, juga daripada Shuhaib. Begini lafaznya:
(53535 D 1,88l Gall) 49 0 3 & 355 Bermaksud: dan beliau (Shuhaib) menambah, kemudian
Baginda s.a.w. membaca ayat ini: 5335 sl il 53l (bagi orang-orang yang berbuat baik, ada
pahala yang terbaik (syurga) dan tambahannya).” (Yunus:26). Hadits ini menunjukkan, al-husna
menurut tafsiran Nabi s.a.w. sendiri ialah syurga dan ziadah pula ialah keni‘matan melihat Allah
s.w.t. Antara perkara yang penting sekali diingat berhubung dengan sabda Nabi s.a.w. di atas
jalah perbandingan yang dibuat Baginda s.a.w. itu adalah perbandingan di antara perbuatan
melihat dengan perbuatan melihat, bukan perbandingan di antara yang dilihat dengan yang
dilihat. Jadi perlulah difahami bahawa ia sama sekali tidak memberi erti Allah itu seperti bulan!
972 §abda Nabi s.a.w. ini merupakan kinayah kepada menjaga sembahyang Subuh dan Ashar
dengan sebaik-baiknya. Maksudnya ialah seboleh-bolehnya janganlah ada sesuatu (seperti
syaitan, nafsu dan lain-lain) yang menghalangmu daripada menunaikan sembahyang Subuh dan
sembahyang "Ashar dalam waktunya yang afdhal.

770



sebelum matahari terbit dan sebelum terbenamnya).””” Isma'il (bin Abi Khalid) berkata:
“Qleh itu janganlah sekali-kali dua sembahyang itu terlepas daripadamu. J agalah kedua-
duanya dengan baik.”*"*

cledn o @ 0525 5 53p o 2 2 08 500 of 23 B0 B3s J6 Gl 3 81 I B0 ey

T s N S R S S e PP (T C TR t e
b:'\-/.’ﬁf.;*-”é-*-.’(';ﬂ*j‘ g‘)\‘p)ﬁdigwk},uﬁ:éjg\.@.d\.;»u@w)&ﬂ\iaﬁi)brﬁg Oelaz JU s

o T Sl I B N O SRS S R S T AP UM S | A R &
Sl 2h5 o2l Boliad 1hs 1R Oylphd oatie B G 181 55 14 AL 15

973 Di dalam riwayat Muslim selepas dikemukakan ayat ini ada tambahan berikut: sadlly sl o
(maksudnya ialah sembahyang "Ashar dan Subuh). Ayat yang dibaca Jarir ini selengkapnya
adalah seperti berikut:

B AT B i ol 8 815 028 a0 sl G 2 5o
Bermaksud: Maka bersabarlah engkau (wahai Muhammad) terhadap apa yang mereka katakan
dan bertasbihlah sambil memuji Tuhanmu sebelum terbit matahari dan sebelum terbenamnya.
(Qaaf:39). Tujuan Jarir membaca ayat ini ialah untuk menguatkan hadits yang dikemukakannya.
Ta secara tidak langsung menunjukkan perkataan g5 dan pecahannya seperti s dan sebagainya
sering diguna dan difahami Nabi s.a.w. dan para sahabat Baginda dengan erti sembahyang. Sama
ada sembahyang fardhu atau sunat. Sembahyang sebelum terbit matahari ditafsir Nabt s.a.w.
dengan sembahyang Subuh dan sembahyang sebelum terbenam mtahari pula ditafsirkan dengan
sembahyang “Ashar. Lihat athraaf hadits ini pada: 573, 4751, 7434, 7435, 7436. Selain Bukhari,
hadits ini dikemukakan juga oleh Muslim, Ahmad, Abu Daud, Tirmizi, Nasaa’i, Ibnu Majah, Ibnu
Khuzaimah dan Ibnu Hibbaan.
974 Antara pengajaran, panduan dan pedoman yang dapat diambil daripada hadits ini ialah: (1)
Allah s.w.t. akan dapat dilihat oleh orang-orang mu’min di akhirat kelak dengan mata kepala
mereka. (2) Dalam melihat Allah itu orang-orang mu’min tidak akan mengalami apa-apa
kesulitan, kesukaran, kesesakan, kesamaran atau keraguan. Semua mereka akan melihatNya
dengan selesa dan jelas. (3) Melihat Allah di dalam syurga malah digambarkan oleh hadits-hadits
sahih sebagai ni'mat yang paling disukai ahli syurga dan paling istimewa untuk mereka. (4)
Kepentingan dan kelebihan menjaga dengan sebaik-baiknya sembahyang ‘Ashar dan Subuh. (5)
Dalam sesuatu perbandingan (4:53) tidak mesti apa yang dibandingkan (4254l seratus peratus
serupa dengan apa yang dibandingkan dengannya (4 4:idl), (6) Dalam perbandingan juga kadang-
kadang yang terlibat dengan perbandingan hanya perkara tertentu sahaja. Ia tidak melibatkan
semua perkara yang tersebut dalam perbandingan itu. Perbandingan yang dibuat Nabi s.a.w. di
atas misalnya, tidaklah hendak menyatakan keserupaan bulan dengan Tuhan atau sebaliknya. Ia
hanya melibatkan perbuatan melihat bulan dengan perbuatan melihat Allah semata-mata daripada
segi semua orang yang melihat tidak mengalami sebarang gangguan, kesukaran dan keraguan.
Malah mereka dapat melihatNya dengan jelas. (7) Di dalam al-Qur’an dan as-Sunnah seringkali
perkataan s digunakan untuk sembahyang, sama ada fardhu atau sunat. (8) Al-Qur’an dan as-
Sunnah saling menjelaskan satu sama lain. (9) Rasulullah s.a.w. akan menyebutkan sesuatu yang
penting dan istimewa secara khusus dalam bentuk penekanan dan galakan. (10) Para sahabat
sering menjadikan sesuatu ayat al-Qur’an sebagai dalil untuk menguatkan hadits yang
dikemukakan mereka. Sering juga mereka menjadikan hadits sebagai penjelas dan penghurai
kepada sesuatu ayat al-Qur’an. (11) Penggunaan g5 dengan ma’'na sembahyang yang lengkap
adalah berdasarkan qaedah ilmu Balaghah Js) 835 ¢ 523 334! (sebut sebahagian daripada sesuatu
tetapi yang dimaksudkan adalah keseluruhannya).

771



522- ‘Abdullah bin Yusuf (at-Tinnisi) meriwayatkan kepada kami, katanya: Malik
meriwayatkan kepada kami daripada Abi az-Zinad ('Abdullah bin Zakwaan al-Qurasyi
al-Madani) daripada al-A'raj (Abdur Rahman bin Hurmuz) daripada Abi Hurairah
bahawa Rasulullah s.a.w. bersabda: “Malaikat-malaikat malam dan siang silih berganti

975

datang kepadamu’’> dan mereka berkumpul (bertemu) pada (waktu) sembahyang Subuh

%75 Para ‘ulama’ berbeda pendapat tentang kenapakah perkataan osd=i di dalam hadits ini
digunakan dalam bentuk jama' muzakkar sebelum faa'ilnya yang merupakan jama’ iaitu 43,
Padahal mengikut qaedah ilmu Nahu yang biasa diguna orang ialah sesuatu fi'il yang terletak
sebelum faa'il yang zahir tidak mengikut keadaan faa'ilnya daripada segi jama' dan tatsniahnya.
Ia seharusnya tetap digunakan dalam bentuk mufrad. Mereka terbahagi kepada dua kumpulan
dalam menyelesaikan kemusykilan ini. (1) Menurut Sibawaih, Abu Hayyaan dan as-Suhaili,
perkataan 4% selepas perkataan (sl itu sebenarnya bukan faa'il kepadanya. Ia sama ada
dianggap sebagai badal atau bayan kepada dhamir di dalam perkataan ¢s#=% . Dhamir di dalam
perkataan ¢s8xk itulah sebenarnya yang menjadi faa'il kepada 0s#«% dan ia meruju’ kepada suatu
perkataan yang mahzuf. Taqdirnya ialah 0sflxi 483, Al-Kirmaani berpendapat, hadits di atas
meskipun dijadikan dalil oleh sekumpulan ‘ulama’ Nahu tentang keharusan menyatakan dhamir
jama' dan dhamir tatsniah pada fi'il yang tersebut sebelum faa'il, ia tetap dianggap lemah oleh
kebanyakan mereka. Apabila bertemu dengan penggunaan seperti ini, mereka terus
menta’wilkannya. Al-Akhfasy dan orang-orang yang sependapat dengannya pula berkata,
menyatakan dhamir jama' dan dhamir tatsniah pada fi'il yang tersebut sebelum faa'il adalah
harus. Ia merupakan lughah (bahasa) Bani al-Haarits atau Balharits. Antara contoh penggunaan
mengikut lughah ini yang sering dikemukakan ialah: cs/,d is5i (aku dimakan kutu), 3 sash
= disill o) 53 (kaumku mencela daku kerana membeli pokok-pokok kurma itu), 5 sy |send
p¢i (kemudian kebanyakan dari mereka membutakan mata dan memekakkan telinga lagi) dan
lain-lain. Tbonu Malik dan al-Qurthubi adalah dua tokoh besar yang termasuk dalam kumpulan
kedua ini. Kata al-Qurthubi, huruf s pada perkataan Osd=% itu adalah alamat faa'il jama’
muzakkar menururt lughah Balharits. Ia adalah satu lughah yang masyhur dan tersebar dengan
meluas penggunaannya. Berdasarkan lughah inilah al-Akhfasy telah mengi‘raabkan bahagian
yang bergaris di bawahnya di dalam fn;man Allah berikut:

B Do 5% sl 80 il 526 9 Tk 0 L Goall 1505 10 a9
Bermaksud: (lagi) hati mereka dalam keadaan lalai. Dan mereka yang zalim itu merahasiakan
pembicaraan mereka: “Orang ini tidak lain hanyalah seorang manusia (jua) seperti kamu, maka
patutkah kamu menerima sihirnya, padahal kamu menyaksikannya?” (al-Ambiyaa’:3). Perkataan
o di dalam ayat ini dii'raab al-Akhfasy sebagai faa'il kepada 's54/ yang tersebut sebelumnya.
Sedangkan kumpulan pertama mengi'raabnya sebagai badal kepada dhamir di dalam Laal
Tagdirnya ialah #+. Dhamir inilah faa'ilnya. Ia pula kembali kepada perkataan o4l yang telah
tersebut sebelumnya di dalam ayat pertama Surah al-Ambiyaa’. Menurut al-Qurthubi, "ulama’
Nahu yang mengi'raab ¢ di dalam ayat ini sebagai badal telah bersikap melampau dalam
menta’wilkannya. Bagi beliau, ta’wilan seperti itu mengada-ada sangat dan tidak diperlukan,
kerana mengi'raabkan sebagai faa'il kepada 's>+ adalah menurut lughah yang masyhur dan
tersebar dengan meluas. Ia juga tidak menyalahi gias yang terang. (2) Sesetengah "ulama’ pula
berpendapat, penggunaan seperti di dalam hadits di atas sebenarnya disebabkan oleh tasharruf
perawi dalam meringkaskan hadits. Termasuk dalam orang-orang yang berpendapat begini ialah
Abu Hayyaan. Jalaluddin as-Suyuthi di dalam Syarah Bukharinya at-Tausyih membenarkan
pendapat ini. Alasan mereka ialah adanya beberapa hadits, termasuk yang diriwayatkan oleh
Bukhari sendiri yang meletakkan perkataan o583 itu selepas perkataan i<, Itulah bagi mereka

772



dan ‘Ashar.””® Kemudian malaikat-malaikat yang bermalam®’’ di kalangan kamu naik,

lalu Tuhan pun bertanya kepada mereka, sedangkan Dia lebih mengetahui tentang mereka

kedudukan sebenarnya di dalam hadits. Kedudukan ini membenarkan pendapat kebanyakan
‘ulama’ Nahu dalam masalah berkenaan. Hadits-hadits itu antara lainnya adalah seperti berikut:
(a) Imam Bukhari di bawah &3 £ o meriwayatkan daripada Syu'aib bin Abi Hamzah
daripada Abi az-Zinaad, begini lafaznya; J4ils &35 il 4600 ¢l Ao alip adle o JLa LN 06
»m}u,iﬁ‘ﬁm-. rs}usd,mg;lyja_ﬁdm‘,sﬁ@uwmucﬂy,;ﬂ! sx,a,i,asi\ e b Gondidi;
; sl 5 5k, (b) Ahmad, Ibnu Khuzaimah, an-Nasaa i dan al-Bazzaar juga meriwayatkannya
dengan perkataan A& tersebut sebelum perkataan {s8<% , bukan sebaliknya. Lihat lafaz riwayat
Ahmad ini bersama1snadnya P T d)m,)d‘dd\sé)'} ;ﬂ OF N i e BB wb}a‘ 35 s
sl 24 1508 Sl 43 g4 & sl u;‘.,f,ui‘ a3 O aaini el 48055 il A ¢ A0 4 ) i
st a5 ookl s o8 e #55 GR U8 akT 55 Bermaksud: Rasulullah s.a.w. bersabda:
“Sesungguhnya Allah mempunyai ramai malaikat yang silih berganti (datang ke dunia). Malaikat
‘malam dan malaikat siang. Mereka berkumpul pada waktu sembahyang Fajar (Subuh) dan
sembahyang ‘Ashar. Kemudian naik malaikat yang berada di kalangan kamu. lalu Dia bertanya
kepada mereka, sedangkan Dia lebih mengetahui. KataNya: “Bagaimana kamu tinggalkan
hamba-hambaKu?” Jawab mereka: “Kami tinggalkan mereka dalam keadaan sedang
bersembahyang dan kami datang kepada mereka juga dalam keadaan sedang bersembahyang.”
976 Maksudnya ialah setiap syif, baru akan naik ke langit, setelah turun syif penggantinya ke bumi
dan setelah mereka bertemu pada dua waktu sembahyang Subuh dan sembahyang Ashar.
Keberadaan kedua-dua syif sebagai saksi pada dua waktu sembahyang fardhu itu merupakan
salah satu sebab kenapa ia melebihi sembahyang-sembahyang fardhu yang lain. Maulana Rasyid
Ahmad al-Ganggohi berpendapat, kedua-dua syif malaikat itu hanya menyaksikan sembahyang
fardhu yang dikerjakan secara berjama’ah di masjid utama sesuatu tempat. Maulana Muhammad
Anwar Syah al-Kashmiri pula yakin bahawa kedua-dua syif malaikat itu hanya menyaksikan
sembahyang fardhu yang dikerjakan secara berjama'ah secara mutlaq. Tidak kira di mana pun ia
dikerjakan dan pada masa mana sekalipun ia dikerjakan. Selagi ia dikerjakan di dalam waktunya.
Sementara Ibnu 'Abdil Barr pula berpendapat, walaupun pada zahirnya sembahyang yang
disaksikan oleh kedua-dua syif malaikat itu adalah sembahyang Subuh dan ‘Ashar yang
dikerjakan secara berjama‘ah, namun lafaz hadits dapat menampung penyaksian mereka untuk
semua orang yang mengerjakannya, sama ada secara berjama’ah atau secara bersendirian. Antara
dalil berupa hadits yang menyokong pendapat golongan 'ulama’ yang mengatakan, kedua-dua
syif malaikat itu hanya menyak31kan sembahyang fardhu yang dikerjakan secara berjama ah ialah
had]ts-had]ts berikut ini: ?.\s.: Ll Jsc &l O3 A.uAL\ 383 & 4.1\5 | _,uia ?La}(l Gal m Jé ‘,L.a 5 4le 2 el.-a ¢u.“ u\
485 5 Bermaksud: Sesungguhnya Nabi s.a.w. bersabda: “Apabila imam mengucapkan amin,
kamu ucaplah amin. Kerana orang yang aminnya berbetulan dengan amin para malaikat,
diampuni dosa-dosanya yang lalu.” (Hadits riwayat Malik, Bukhari, Ahmad, Muslim, Abu Daud,
Tirmizi, Nasaa’i dan Ibnu Majah). Nabi s.a.w. juga melarang orang yang memakan bawang putih
dan sebagainya yang berbau busuk daripada pergi ke masjid. Alasan yang diberikan Baginda
s.a.w. ialah: a3 b de 53 s S 2830 &4 Bermaksud: kerana para malaikat itu terganggu dengan
sesuatu yang manusia juga tergangu. (Hadits riwayat Muslim, Tirmizi, Nasaa’i dan lain-lain).
Antara dalil yang dipegang kumpulan ‘ulama’ yang berpendapat bahawa para malaikat itu
menyaksikan setiap orang yang bersembahyang “Ashar dan Subuh, sama ada dengan berjama’ ah
atau bersendirian ialah hadits berikut ini: 4Gl Glal 38 s35all ) Al #4 13 04 alu 5 adle e LN e
a8 4 &ad o o Blabily Wl aug B8 G 4l (8 Y 3ak B L &l @\-u i Bermaksud: Nabi
s.a.w. bersabda: “Apabila seseorang daripada kamu berdiri untuk bersembahyang, maka
janganlah dia meludah ke hadapan, kerana sesungguhnya dia sedang bermunajat dengan Allah
selagi masih di tempat sembahyangnya, jangan juga ke sebelah kanan kerana sesungguhnya di
sebelah kanannya ada malaikat. Tetapi hendaklah dia meludah ke sebelah kiri atau ke bawah

773



tapak kakinya lalu menimbusnya.” (Hadits riwayat Bukhari, Ahmad, Ibnu Hibbaan dan "Abdur
Razzaaq). Hadits ini jelas tidak membezakan di antara sembahyang secara berjama'ah atau
bersendirian. Dalam kedua-dua keadaannya, malaikat pasti ada di sebelah kanan orang yang
bersembahyang. Adakah malaikat-malaikat yang datang silih berganti ke bumi itu hanya
sekadar menyaksikan saja manusia bersembahyang Subuh dan "Ashar atau mereka juga turut
bersembahyang secara berjama’ah dengan manusia? Tidak dapat diberikan kata putus dalam soal
ini, kerana zahir hadits yang sedang dibincangkan sekarang tidak menyebutnya secara terang.
Malah ada isyarat di dalamnya yang menunjukkan mereka tidak turut bersembahyang. Isyarat
yang dimaksudkan ialah jawapan mereka apabila ditanya Allah: “Bagaimana kamu tinggalkan
hamba-hambaKu?” Bukankah jawapan yang diberi mereka ialah: “Kami tinggalkan mereka
dalam keadaan sedang bersembahyang dan kami datang kepada mereka juga dalam keadaan
sedang bersembahyang,.” Kalaulah mereka turut bersembahyang, niscaya tidak benarlah jawapan
itu. Jika dilihat kepada dalil-dalil lain berupa hadits, walaupun ia tidak secara langsung berkenaan
dengan malaikat yang silih berganti datang ke bumi, niscaya akan didapati para malaikat itu turut
bersembahyang dengan manusia di bumi. Mereka dengan jelas disebut bersembahyang dengan
berimamkan manusia atau mengikut gerak-geri sembahyang mereka. Sebagai contohnya lihat saja
dua hadits berikut ini: 8o 4 o8 A 336 Gall e Ba Ot I8 U1 50 G ke 0B 2l 0 80 L Al
a5 A& s 32105 L 8§ 83N A5 o5 138 &l Ak (25 Bermaksud: Sa'id bin Musaiyyab
selalu berkata: Sesiapa bersembahyang di padang pasir, bersembahyanglah di sebelah kanannya
seorang malaikat dan di sebelah kirinya seorang malaikat. Jika dia melaungkan azan dan iqamat
untuk sembahyangnya itu atau (perawi syak) dia beriqamat (saja), niscaya bersembahyanglah di
belakangnya para malaikat seperti gunung-ganang. (Hadits mursal riwayat Malik). ol gl 02
o8 ks o 3 L A e Ail Cala Yy L DD ay DN 85kasy (358 0B Lalh (58 JAD (e e 08
el o §5agis easily §584055 4 £ Bermaksud: Kata Salman al-Faarisi: Siapa pun yang berada di
padang pasir, sebelum bersembahyang dia melaungkan azan dan beriqamat untuk
sembahyangnya itu. Lalu bersembahyang, niscaya para malaikat membuat saf (berbaris) di
belakangnya. Bilangan mereka begitu ramai schingga tidak kelihatan penghujungnya. Para
malaikat itu ruku' dengan (mengikut) ruku'nya dan sujud dengan (mengikut) sujudnya, selain
mengaminkan doanya. (Hadits mauquf riwayat Baihaqi, Sa'id bin Manshur dan Ibnu Abi
Syaibah). Baihaqi juga ada meriwayatkan hadits ini secara marfu’, tetapi beliau sendiri
mengatakan yang sahihnya ialah yang mauquf. Kalau sudah terbukti mereka turut bersembahyang
bersama manusia di padang pasir, kenapa mereka tidak boleh turut bersembahyang di tempat-
tempat lain? Firman Allah: 1335 08 Jadl He2% & Bermaksud: ... Sesungguhnya shalat subuh itu
disaksikan (oleh malaikat). (al-Israa’:78), mungkin boleh dijadikan asas dalam perkara ini. Tetapi
semata-mata adanya perkataan '3jeia disaksikan (oleh malaikat) di dalam ayat itu tidak patut
dijadikan sandaran untuk mengatakan para malaikat yang datang silih berganti ke bumi itu juga
turut bersembahyang Fajar atau "Ashar bersama-sama manusia. Disaksikan, menyaksikan atau
penyaksian boleh saja berlaku tanpa ikut serta dalam sesuatu perbuatan. Bukankah Rasulullah
s.a.w. menggalakkan kalangan wanita semua sekali tidak kira tua atau muda, dalam keadaan
datang bulan atau tidak supaya pergi ke mushalla pada dua hari raya? Kata Baginda s.a.w.: 0w
osludl 3520 (supaya mereka mendapat keberkatan doa orang-orang Islam). Perkataan (e di
dalam sabda ini tentu sekali tidak harus difahami baginda s.a.w. menggalakkan wanita semua
sekali termasuk yang berhaidh dan bernifas supaya turut bersembahyang dua hari raya. Hadits
Rasulullah s.a.w. tentang para malaikat yang ditugaskan mencatit nama-nama orang yang datang
ke masjid pada hari Juma'at untuk bersembahyang Juma'at, satu per satu dari yang pertama
hingga ke yang terakhir juga sepi daripada menyebut mereka turut bersembahyang Juma'at
bersama manusia. Padahal di dalamnya disebutkan mereka turut mendengar khutbah Juma'at.
Lihat haditsnya ini: 39 &5 465 sl G5l be ol B8 e 98 2280 255 68 1) alis; 4l s Lo G0 8
R Gl 15la; AL 155k a1 L 138 U3Y6 Bermaksud: Nabi s.a.w. bersabda: “Bila tiba hari
Juma'at, adalah malaikat di setiap pintu masjid. Mereka menulis nama-nama orang yang datang,

774



itu: “Bagaimana kamu tinggalkan hamba-hambaKu?”*’® Malaikat-malaikat itu

menjawab: “Kami tinggalkan mereka dalam keadaan sedang bersembahyang dan kami

datang kepada mereka juga dalam keadaan sedang bersembahyang.”*"

satu per satu dari awal hingga akhir. Apabila imam duduk (di atas mimbar), mereka melipat
(menutup) buku catatan dan pergi mendengar khutbah. (Hadits riwayat Bukhari, Muslim, Ahmad,
Nasaa’i, Ibnu Majah dan lain-lain). Jika para malaikat yang datang itu memang turut
bersembahyang bersama manusia yang dikunjungi mereka, maka jawapan yang diberi mereka
kepada Allah seperti tersebut di dalam hadits di atas mestilah dita’wil dengan tiga ta’wilan
berikut: (1) Gskiad 35 (e Wi sl 90 per (e US Lo il of) a1&55 Maksudnya: Kami tinggalkan
mereka (ya'ni orang-orang yang tidak kami ikut bersembahyang bersama mereka, bukan orang-
orang yang telah kami ikuti sembahyangnya) dalam keadaan mereka sedang bersembahyang. (2)
Orang-orang yang ditinggalkan malaikat itu adalah orang-orang yang masbuq dalam
sembahyangnya. (3) Orang-orang yang akan bersembahyang atau sedang menyiapkan diri dengan
berwudhu’ dan sebagainya untuk mengerjakan sembahyang, ;
977 Hadits ini zahirnya menyatakan malaikat yang ditanya Allah dan naik ke langit itu hanyalah
yang bermalam di kalangan orang-orang yang bersembahyang atau malaikat malam sahaja.
Bagaimana dengan malaikat siang? Selepas habis giliran di waktu "Ashar, adakah mereka tidak
naik ke langit dan tidak ditanya Tuhan seperti malaikat malam? Kemuskilan ini dijawab ‘ulama’
dengan dua jawapan. (1) Hadits ini telah menggunakan qaedah iktifaa’ (berpada dengan apa yang
disebut sahaja). Ia sama sekali tidak bererti yang tidak disebut tidak ditanya Allah dan malaikat
siang tidak naik ke langit setelah habis gilirannya. (2) Hadits riwayat Ahmad, Ibnu Khuzaimah,
an-Nasaa’i dan al-Bazzaar di bawah nota 975 di atas menjelaskan ma'na perkataan !5 di dalam
hadits Bukhari yang sedang dibincangkan sekarang. Perkataan 154 (bermalam) itu seharusnya
dita’wilkan dengan perkataan 58 seperti yang terdapat di dalam riwayat-riwayat tersebut.
Riwayat Ibnu Khuzaimah berikut ini pula jelas menunjukkan malaikat yang ditanya Allah dan
naik ke langit itu adalah malaikat malam dan malaikat siang kedua-duanya sekali. Malaikat
malam naik pada waktu Subuh. Malaikat siang pula naik pada waktu "Ashar: b S 36 alb gl Uyl
du g ade il Lo il (e 5 ol 0p e (o Om - (ReeW) s - Olatl 0 Dilse ol U dea 0 g U pSa 02 (o
S caftiy Jalll A deaid jadl) s B (pading eanll Bay il Bla B el ALy Al AN paiay JU6
Osbas pd g aalih () s ol A58 5 S pgry pellind Jll) 3D iy el ASDe dacB jecall Bosn (B G yndinay Jeid
ol g el ield (sla aa g 8lS iy Bermaksud: Nabi s.a.w. bersabda: “Malaikat malam dan malaikat
siang berkumpul pada waktu sembahyang Fajar (Subuh) dan sembahyang “Ashar. Mereka
berkumpul pada waktu sembahyang Fajar (Subuh), lalu naiklah malaikat malam. Sedang malaikat
siang (pula) terus tetap (di bumi). Mereka berkumpul (pula) pada waktu sembahyang *Ashar, lalu
naiklah malaikat siang. Sedang malaikat malam terus tetap (di bumi). Maka mereka ditanya
Tuhan: “Bagaimana kamu tinggalkan hamba-hambaKu?” Jawab mereka: “Kami tinggalkan
mereka dalam keadaan sedang bersembahyang dan kami datang kepada mereka juga dalam
keadaan sedang bersembahyang. Oleh itu, ampunilah mereka (orang-orang yang bersembahyang
Subuh dan ‘Ashar itu) di hari pembalasan.” (Hadits riwayat Ibnu Khuzaimah). Hadits ini dengan
sedikit perbedaan pada lafaznya diriwayatkan juga oleh Ahmad dan Ibnu Hibbaan.

978 Para ‘ulama’ berbeza pendapat tentang malaikat yang datang silih berganti itu. Adakah mereka
malaikat hafazah (malaikat yang ditugas menjaga dan menuliskan amalan manusia) atau malaikat
lain yang ditugas khusus untuk menyaksikan orang-orang yang bersembahyang Subuh dan ‘Ashar
dalam waktunya? Menurut kebanyakan ‘ulama’, malaikat yang tersebut di dalamnya adalah
malaikat hafadzah. Soalan Allah terhadap mereka bererti menanyakan tentang tugas yang
diserahkan kepada mereka supaya menjaganya. Demikian nukil Qadhi "Iyaadh dan lain-lain. Al-
Qurthubi pula berpendapat, mereka bukan malaikat hafadzah, tetapi malaikat lain yang ditugas

775



khusus untuk maksud tersebut. Hafiz Ibnu Hajar menyokong pendapat al-Qurthubi itu dengan
katanya: “Tidak ada dinukilkan bahawa malaikat hafadzah itu berpisah dengan manusia. Tidak
ada juga dinukilkan bahawa malaikat hafadzah di waktu malam adalah lain daripada malaikat
hafadzah di waktu siang. Kalau mereka memang malaikat hafadzah, apa ertinya Allah bertanya
mereka hanya tentang keadaan hamba-hambaNya semasa ditinggal mereka sahaja?” Soal apakah
hikmat di sebalik Allah s.w.t. hanya bertanya para malaikat itu tentang perbuatan manusia
semasa mereka ditinggalkan, tidak tentang perbuatan-perbuatan mereka pada masa-masa yang
lain, para ‘ulama’ telah memberikan beberapa pandangan. Antaranya adalah seperti berikut: (1)
Untuk menyatakan kepenyantunan (—kl) dan kemurabanNya terhadap hamba-hambaNya, dengan
mengumpulkan dua kumpulan malaikat pada masa mereka sedang beribadat. Dan keadaan itu
disaksikan oleh kedua-dua kumpulan malaikat malam dan siang. (2) Mengisyaratkan kepada
terhapusnya dosa-dosa yang dilakukan oleh hamba-hambaNya di antara dua sembahyang fardhu.
Hakikat ini dapat dilihat di dalam hadits-hadits yang lain seperti hadits Abu Hurairah daripada
Nabi s.a.w. ini: ety L 5 S Leld 3 s3uall )} 4, 5l 3all Bermaksud: Sembahyang fardhu hingga ke
sembahyang fardhu berikutnya merupakan penghapus dosa-dosa (yang dilakukan) di antara
keduanya. (Hadits riwayat Ahmad, al-Haakim dan al-Baihagi di dalam Syu'ab al-Iman). (3)
Menyatakan hikmat kejadian makhluk manusia yang pernah dipersoalkan mereka (makhluk
malaikat) di suatu masa dahulu, ketika Allah hendak menciptakannya. Lihatlah dialog yang telah
berlaku di antara Allah dengan para malaikat sebelum penciptaan Nabi Adam a.s. di dalam ayat
berik&t ini: 5
5 0B Gl 2B s 2ot F 0T S 63 i o o OET G il enNT 3 Dek AL 25 08 3y
& ol YL L
Bermaksud: Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: “Sesungguhnya aku
hendak menjadikan seorang khalifah di bumi.” Mereka berkata: “Mengapa Engkau hendak
menjadikan (khalifah) di bumi itu orang yang akan membuat kerusakan padanya dan
menumpahkan darah, padahal kami sentiasa bertasbih dengan memujiMu dan mensucikanMu?”
Tuhan berfirman: “Sesungguhnya aku mengetahui apa yang tidak kamu ketahui.” (al-
Bagarah:30). Nah! Sekarang terbukti berdasarkan penyaksian malaikat sendiri, bahawa di
kalangan manusia itu terdapat ramai juga orang-orang yang bertasbih memuji Tuhan dan
mensucikanNya seperti mereka. (4) Menyembunyikan keburukan, kejahatan dan kelemahan
manusia muslim di sepanjang siang dan malam daripada malaikat-malaikat berkenaan, di
samping mengisyaratkan kepada amalan manusia yang dikira sebagai penentu oleh Allah ialah
yang terakhir. (5) Menarik doa dan istighfar para malaikat apabila mereka melihat manusia
bersembahyang dan beribadat kepada Allah. Hakikat ini dapat dilihat di dalam riwayat Ibnu
Khuzaimah yang telah disebutkan sebelum ini. Sila lihat nota 977 yang lalu. Adapun sebab
kenapa dua perkataan malaikat di dalam hadits di atas digunakan dalam bentuk nakirah ialah
untuk menyatakan dua kumpulan malaikat itu adalah yang berlainan, bukan yang sama.
Penggunaan dengan maksud seperti ini terdapat juga dalam firman Allah berikut:
S G35 S BaSE 2l Gl |
Bermaksud: Dan Kami kurniakan kepada (Nabi) Sulaiman kuasa menggunakan angin untuk
perjalanannya: sepagi perjalanannya adalah menyamai perjalanan biasa sebulan, dan sepetang
perjalanannya adalah menyamai perjalanan biasa sebulan...(Saba’:12).
° Antara pengajaran, panduan dan pedoman yang terdapat di dalam hadits ini ialah: (1)
Sembahyang fardhu lima waktu adalah ibadat yang paling tinggi kedudukannya pada pandangan
agama. (2) Yang paling tinggi kedudukannya daripada sembahyang lima waktu ialah sembahyang
Subuh dan sembahyang ‘Ashar. (3) Antara sebab sembahyang Subuh dan Ashar itu melebihi
sembahyang-sembahyang yang lain ialah ia disaksikan oleh kedua-dua syif malaikat yang datang
dari langit khusus untuk menjadi saksi kepada orang-orang yang mengerjakannya dalam

776



waktunya. (4) Kelebihan waktu sembahyang "Ashar dan Subuh. (5) Manusia yang disenangi
malaikat dan mendapat doa serta istighfar mereka adalah manusia yang bertuah dan beruntung.
(6) Pertanyaan yang diajukan, tidak semestinya untuk mendapat ma'lumat daripada orang yang
ditanya. Adakalanya ia bertujuan menarik perhatian orang yang ditanya saja. Adakalanya pula
untuk menyatakan maksud-maksud yang lain. (7) Kelebihan umat Muhammad berbanding umat
nabi-nabi lain yang telah berlalu sebelumnya. Secara tidak langsung ia menunjukkan juga
kelebihan Nabi Muhammad s.a.w. berbanding para nabi yang lain yang telah berlalu sebelumnya.
(8) Para malaikat ada ketikanya bercakap-cakap dengan Allah s.w.t. Mereka juga menjawab
pertanyaan-pertanyaan Allah tentang sesuatu perkara, padahal Allah lebih mengetahui
tentangnya. (9) Galakan dan dorongan supaya menjaga dengan sebaik-baiknya sembahyang
‘Ashar dan Subuh. (10) Sebahagian daripada malaikat ditugaskan dengan tugasan-tugasan
tertentu yang ada kaitannya dengan amalan orang-orang Islam. (11) Para malaikat itu adalah
makhluk Allah yang bijaksana dan tidak melakukan dosa. Antara bukti kebijaksanaan mereka
ialah walaupun Allah hanya bertanya tentang perihal hamba-hambaNya semasa ditinggalkan,
mereka tetap menceritakan juga akan perihal hamba-hamba Allah itu ketika mereka datang. Para
malaikat itu faham benar maksud yang tersirat di sebalik pertanyaan Allah itu. Apa yang mereka
fahami ialah Allah menghendaki mereka mendoakan kebaikan dan beristighfar untuk orang-orang
bersembahyang ‘Ashar dan Subuh dalam waktunya. Itulah sebabnya mereka berkata: s a3 it
ot (Oleh itu, ampunilah mereka (orang-orang yang bersembahyang Subuh dan *Ashar itu) di hari
pembalasan), seperti tersebut di akhir hadits riwayat Ibnu Khuzaimah yang dikemukakan tadi.

777



e Joroilid 013 245 3731 juryjilid@qmait.com



I8,

u,,.x\y,;:.s\wzf _53\0«)\,

009- Bab Orang Yang Sempat Wendapat Satu Raka * at Sembahyang * Fhsar Sebelum
| Terbenam Matahari.o>°

" Dengan mengadakan bab ini Imam Bukhari bermaksud menyatakan beberapa perkara berikut:
(1) Waktu "Ashar berakhir sebaik sahaja matahari terbenam. Dengan terbenamnya matahari juga
bermulalah waktu Maghrib. Waktu Subuh pula berakhir dengan terbitnya matahari. (2) Hukum
orang yang hanya sempat mengerjakan satu raka'at sahaja dalam waktu sesuatu sembahyang.
Raka’at-raka’at yang lain dikerjakannya di luar waktu atau selepas masuk waktu sembahyang
yang lain. (3) Maksud perkataan s3> (satu sujud) yang tersebut di dalam hadits di bawah bab ini.
(4) Erti sempat mendapat satu raka'at sembahyang 'Ahsar sebelum terbenam matahari dan
“ sempat mendapat satu raka'at sembahyang Subuh sebelum terbit matahari. Perkara (1). Hadits
di bawah bab ini merupakan salah satu dalil yang dipegang umat tentang waktu *Ashar berakhir
apabila matahari terbenam. Dengan terbenamnya matahari juga bermulalah waktu Maghrib.
Perkara (1) ini termasuk dalam salah satu keputusan yang diijma’kan oleh para ‘ulama’. Ibnu
“Abdil Barr, Ibnu Qudaamah dan sekumpulan "ulama’ lain adalah antara tokoh ‘ulama’ yang telah
menukilkannya sebagai ijma’. Bagaimanapun akhir waktu Subuh tidak termasuk dalam perkara
yang diijma’kan. Walaupun terdapat khilaf tentangnya, namun pendapat yang mengatakan ia
berakhir dengan terbitnya matahari adalah yang paling kuat kerana ia mempunyai dalil yang
kukuh. Antara dalilnya ialah hadits yang dikemukakan oleh Bukhari di bawah bab ini. Perkara
(2) menyabitkan orang berkenaan sebagai orang yang telah mengerjakan sembahyangnya secara
tunai. Dia tidak boleh menghentikan sembahyang setelah memulakannya, biarpun raka'at-raka'at
yang baki lagi itu dikerjakannya dalam waktu sembahyang yang lain atau di luar waktu
sembahyang yang sedang dikerjakannya. Tidak ada perbezaan dalam hal ini, sama ada
sembahyang yang dikerjakan itu sembahyang yang ada sembahyang sunat ba'diyyahnya atau
tiada seperti sembahyang Subuh dan “Ashar. Orang-orang yang tidak sempat mendapat satu
raka'at dalam waktu sesuatu sembahyang juga seharusnya meneruskan sembahyangnya,
meskipun sembahyangnya itu tidak dikira sebagai tunai lagi. Ia juga tidak boleh menghentikan
sembahyang setelah memulakannya. Perkara (3) ialah Kenapakah di dalam tajuk bab di atas
Imam Bukhari menyebutkan “Orang Yang Sempat Mendapat Satu Raka'at”, padahal di dalam
hadits Nabi s.a.w. tersebut “sempat mendapat satu sujud” bukan satu raka'at? Kata Hafiz Ibnu
Hajar: “Dengan tindakannya itu Imam Bukhari semacam hendak mentafsirkan perkataan s
(satu sujud sebagai mashdar marrah) yang tersebut di dalam hadits Nabi s.a.w., bahawa ia tidak
seharusnya dipakai dengan erti satu sujud. Tetapi seharusnya dipakai dengan erti %< (satu ruku’
Juga sebagai mashdar marrah). Ini kerana al-Isma'ili telah meriwayatkannya melalui saluran
riwayat Husain bin Muhammad daripada Syaibaan dengan lafaz %S, &0 o« (sesiapa sempat
mendapat satu ruku'). Riwayat ini menunjukkan perbedaan lafaz hadits di bawah bab ini
berpunca daripada tasharruf (pindaan) perawi (yang telah meriwayatkannya berdasarkan
ma'nanya). Riwayat Malik di bawah bab-bab waktu Subuh nanti juga jelas menyebutkan dengan
lafaz 4xs, &3 5+ . Di sana tidak terdapat sebarang khilaf di antara perawi-perawinya tentang lafaz
ini. Maka riwayat itulah semestinya dijadikan pegangan.” Ringkasnya bagi Hafiz Ibnu Hajar,
tajuk bab yang diadakan oleh Bukhari ini merupakan s L e i (tajuk bab yang diadakan dengan
tujuan menjelaskan mana-mana perkataan atau frasa yang tersebut di dalam hadits di bawahnya).
Perkara (4) menarik perhatian para pengkaji tentang apakah erti mendapat satu raka’at (seperti
tersebut di dalam tajuk bab yang diadakan oleh Bukhari dan satu sujud seperti tersebut di dalam

797



	bukhari asal 762
	bukhari asal 763
	bukhari asal 764
	bukhari asal 765
	bukhari asal 766
	bukhari asal 767
	bukhari asal 768
	bukhari asal 769
	bukhari asal 770
	bukhari asal 771
	bukhari asal 772
	bukhari asal 773
	bukhari asal 774
	bukhari asal 775
	bukhari asal 776



