I8,

u,,.x\y,;:.s\wzf _53\0«)\,

009- Bab Orang Yang Sempat Wendapat Satu Raka * at Sembahyang * Fhsar Sebelum
| Terbenam Matahari.o>°

" Dengan mengadakan bab ini Imam Bukhari bermaksud menyatakan beberapa perkara berikut:
(1) Waktu "Ashar berakhir sebaik sahaja matahari terbenam. Dengan terbenamnya matahari juga
bermulalah waktu Maghrib. Waktu Subuh pula berakhir dengan terbitnya matahari. (2) Hukum
orang yang hanya sempat mengerjakan satu raka'at sahaja dalam waktu sesuatu sembahyang.
Raka’at-raka’at yang lain dikerjakannya di luar waktu atau selepas masuk waktu sembahyang
yang lain. (3) Maksud perkataan s3> (satu sujud) yang tersebut di dalam hadits di bawah bab ini.
(4) Erti sempat mendapat satu raka'at sembahyang 'Ahsar sebelum terbenam matahari dan
“ sempat mendapat satu raka'at sembahyang Subuh sebelum terbit matahari. Perkara (1). Hadits
di bawah bab ini merupakan salah satu dalil yang dipegang umat tentang waktu *Ashar berakhir
apabila matahari terbenam. Dengan terbenamnya matahari juga bermulalah waktu Maghrib.
Perkara (1) ini termasuk dalam salah satu keputusan yang diijma’kan oleh para ‘ulama’. Ibnu
“Abdil Barr, Ibnu Qudaamah dan sekumpulan "ulama’ lain adalah antara tokoh ‘ulama’ yang telah
menukilkannya sebagai ijma’. Bagaimanapun akhir waktu Subuh tidak termasuk dalam perkara
yang diijma’kan. Walaupun terdapat khilaf tentangnya, namun pendapat yang mengatakan ia
berakhir dengan terbitnya matahari adalah yang paling kuat kerana ia mempunyai dalil yang
kukuh. Antara dalilnya ialah hadits yang dikemukakan oleh Bukhari di bawah bab ini. Perkara
(2) menyabitkan orang berkenaan sebagai orang yang telah mengerjakan sembahyangnya secara
tunai. Dia tidak boleh menghentikan sembahyang setelah memulakannya, biarpun raka'at-raka'at
yang baki lagi itu dikerjakannya dalam waktu sembahyang yang lain atau di luar waktu
sembahyang yang sedang dikerjakannya. Tidak ada perbezaan dalam hal ini, sama ada
sembahyang yang dikerjakan itu sembahyang yang ada sembahyang sunat ba'diyyahnya atau
tiada seperti sembahyang Subuh dan “Ashar. Orang-orang yang tidak sempat mendapat satu
raka'at dalam waktu sesuatu sembahyang juga seharusnya meneruskan sembahyangnya,
meskipun sembahyangnya itu tidak dikira sebagai tunai lagi. Ia juga tidak boleh menghentikan
sembahyang setelah memulakannya. Perkara (3) ialah Kenapakah di dalam tajuk bab di atas
Imam Bukhari menyebutkan “Orang Yang Sempat Mendapat Satu Raka'at”, padahal di dalam
hadits Nabi s.a.w. tersebut “sempat mendapat satu sujud” bukan satu raka'at? Kata Hafiz Ibnu
Hajar: “Dengan tindakannya itu Imam Bukhari semacam hendak mentafsirkan perkataan s
(satu sujud sebagai mashdar marrah) yang tersebut di dalam hadits Nabi s.a.w., bahawa ia tidak
seharusnya dipakai dengan erti satu sujud. Tetapi seharusnya dipakai dengan erti %< (satu ruku’
Juga sebagai mashdar marrah). Ini kerana al-Isma'ili telah meriwayatkannya melalui saluran
riwayat Husain bin Muhammad daripada Syaibaan dengan lafaz %S, &0 o« (sesiapa sempat
mendapat satu ruku'). Riwayat ini menunjukkan perbedaan lafaz hadits di bawah bab ini
berpunca daripada tasharruf (pindaan) perawi (yang telah meriwayatkannya berdasarkan
ma'nanya). Riwayat Malik di bawah bab-bab waktu Subuh nanti juga jelas menyebutkan dengan
lafaz 4xs, &3 5+ . Di sana tidak terdapat sebarang khilaf di antara perawi-perawinya tentang lafaz
ini. Maka riwayat itulah semestinya dijadikan pegangan.” Ringkasnya bagi Hafiz Ibnu Hajar,
tajuk bab yang diadakan oleh Bukhari ini merupakan s L e i (tajuk bab yang diadakan dengan
tujuan menjelaskan mana-mana perkataan atau frasa yang tersebut di dalam hadits di bawahnya).
Perkara (4) menarik perhatian para pengkaji tentang apakah erti mendapat satu raka’at (seperti
tersebut di dalam tajuk bab yang diadakan oleh Bukhari dan satu sujud seperti tersebut di dalam

797



hadits di bawahnya) (daripada) sembahyang "Ahsar sebelum terbenam matahari dan sempat
mendapat satu raka'at daripada sembahyang Subuh sebelum terbit matahari? Siapakah pula orang
yang dimaksudkan oleh Rasulullah s.a.w. di dalam haditsnya itu? Berhubung dengan perkara ini
terdapat beberapa pendapat ‘ulama’. (i) Orang yang hanya sempat mendapat satu sujud daripada
sesuatu sembahyang fardhu yang dikerjakannya di dalam waktunya sahaja, sempat mendapat
sembahyangnya sebagai tunai. Meskipun bahagian-bahagian sembahyang selepas sujud itu
dikerjakannya di luar waktu, seperti sembahyang Subuh atau dalam waktu sembahyang fardhu
berikutnya, seperti sembahyang "Ashar dan lain-lain. Adapun kalau ia hanya sempat mendapat
ruku’ atau giam (berdiri) sahaja di dalam waktu, maka ia tidak dikira sebagai mendapat
sembahyang tunai. Antara alasan mereka ialah hadits di bawah bab ini, di mana Nabi s.a.w.
bersabda: “Jika seseorang daripada kamu sempat mendapat satu sujud daripada sembahyang
"Ashar sebelum terbenam matahari, dia hendaklah menyempurnakan sembahyangnya. Dan jika
dia sempat mendapat satu sujud daripada sembahyang Subuh sebelum terbit matahari, dia
hendaklah menyempurnakan sembahyangnya itu.” Salah seorang tokoh yang berpegang begini
ialah al-Khatthaabi. Kata beliau: ol s b sa Leabai (5% Lai) 4aS )l 5 b saas 5 Lo 58 5 GaS 1 sl ol al
82 el 13 Bermaksud: “Yang dimaksudkan dengan satu sujud ialah satu raka‘at dengan ruku’
dan sujudnya. Satu raka'at hanya sempurna dengan sujudnya. Kerana itulah ia dinamakan
(disebut Nabi s.a.w. sebagai) satu sujud.” Golongan ini berpendapat raka'at-raka'at selepas
raka’at yang pertama secara umumnya tidak lebih daripada pengulangan raka‘at yang pertama
saja. Kerana itu apabila raka'at pertama telah pun dikerjakan sebagai tunai di dalam waktunya,
raka’at-raka’at yang seterusnya juga dikira sebagai tunai. (ii) Sesiapa yang sempat mendapat satu
ruku’ sahaja daripada sesuatu sembahyang di dalam waktunya, bererti sembahyang itu telah
dikerjakannya secara tunai dan sesiapa yang tidak sempat mendapat satu ruku’ sekurang-
kurangnya di dalam waktu sesuatu sembahyang, ia tidak lagi dikira mengerjakan sembahyang itu
secara tunai. Bagaimanapun sembahyang berkenaan dianjurkan oleh Nabi s.a.w. supaya
disempurnakan juga. Inilah pendapat jumhur ‘ulama’. Tmam Bukhari, Malik, Syafi'e, Ahmad
(dalam salah satu pendapatnya) dan lain-lain adalah antara tokoh yang berpendapat demikian.
Antara alasan mereka ialah hadits riwayat Malik dan lain-lain, juga daripada Abi Hurairah dengan
lafaz: uuas)_b;\ w}@an 353 mM‘djhuldnC_\ml\unA:S‘)JJMuAd\AfJu}MaNﬂM_JmAM Jsas &
Shanl) &3 3 Gl Q6 o U el Bermaksud: Sesungguhnya Rasulullah s.a.w bersabda: “Sesiapa
yang sempat mendapat satu raka'at sembahyang Subuh sebelum terbit matahari, bererti dia telah
mendapat sembahyang subuh itu (dengan tunai bukan qadha’). Dan sesiapa yang sempat
mendapat satu raka'at "Ashar sebelum terbenam matahari, bererti dia telah mendapat sembahyang
"Ashar itu (dengan tunai bukan gqadha’).” Oleh kerana kedudukan hadits ini lebih kuat berbanding
hadits di atas, lantaran tidak ada perbedaan di antara perawi-perawinya tentang lafaznya, maka ia
hendaklah diutamakan. Kerana itulah Imam Bukhari tetap membuat tajuk dengan menggunakan
lafaz hadits ini: %S, ¢ 0« | walaupun lafaz hadits yang dikemukakan oleh beliau di bawahnya
adalah: saxw & 0 e | (iii) Sesiapa yang sempat mendapat satu sujud, satu ruku’ atau mana-mana
bahagian sembahyang sebelum ruku’ seperti qiam, hatta takbiratul Thraam sekalipun dalam waktu
sesuatu sembahyang fardhu, bererti ia telah mendapat sembahyang yang dikerjakannya itu
sebagai tunai bukan qadha’. Inilah mazhab Abu Hanifah. Ini juga merupakan salah satu pendapat
Syafi'e dan Ahmad. Menurut Syeikh Zakariya, tajuk bab yang diadakan oleh Bukhari ini
bertujuan mengisyaratkan kepada khilaf ‘ulama’ tentang perkara ini. Beliau juga berpendapat,
dengan mengemukakan hadits (523) di bawah bab ini Imam Bukhari juga mahu mengisyaratkan
kepada riwayat-riwayat yang menyebutkan lafaz s | 4aS, | (i<, dan lain-lain itu sebenarnya
bukanlah bersifat ihtiraazi. (iv) Pada pendapat Imam at-Thahaawi dan sekumpulan ‘ulama’ yang
lain, hadits ini disabdakan oleh Baginda s.a.w. berkenaan dengan orang-orang ‘uzur (seperti
orang yang pengsan, kedatangan haidh atau nifas atau baru memeluk agama Islam dan
sebagainya) atau kanak-kanak baru baligh yang sempat mendapat kadar satu raka‘at (satu ruku’
atau satu sujud) dari mana-mana waktu sembahyang. Dalam keadaan ini wajiblah atasnya

798



> @ s e s fas A 1 o, L& FS of o Aieq (ARE L Yua o4 4F 46
Z\H&fé@‘dy&jJUJUSﬁ}ké!L&wd\u_p)};dldé.éuﬂuwb.b JUP.‘:J_;)..J] i —ovy
e G 3 B335 9 22l 1t B0 55 0T 48 sl e 2 Sl BShal sty dog ol

523- Abu Nu'aim meriwayatkan kepada kami, katanya: Syaiban (bin "Abdir Rahman at-
Taimi) meriwayatkan kepada kami daripada Yahya bin Abi Katsir daripada Abi Salamah
(bin "Abdir Rahman bin 'Auf) daripada Abi Hurairah, katanya: Rasulullah s.a.w.
bersabda: “Jika seseorang daripada kamu sempat mendapat satu sujud’®' daripada
sembahyang ‘Ashar sebelum terbenam matahari, dia hendaklah menyempurnakan

982

sembahyangnya.” Dan jika dia sempat mendapat satu sujud daripada sembahyang

Subuh sebelum terbit matahari, dia hendaklah menyempurnakan sembahyangnya itu.”"®?

sembahyang itu. Orang-orang seperti itu walaupun tidak sempat mengerjakan sembahyang
tertentu di dalam waktunya, ia tetap wajib mengqadha’kannya pada waktu yang lain.

! Riwayat yang lebih kukuh daripada riwayat ini menyebutkan 4, (satu ruku’) di sini, bukan
saas (satu sujud). Kerana itulah Imam Bukhari membuat tajuk bab dengan menggunakan
perkataan 4<,, padahal hadits ini jelas menyebutkan perkataan saw. Sebenarnya terdapat
beberapa riwayat yang berbeza daripada Abu Hurairah dalam menyebutkan lafaz tertentu di sini.
Riwayat 523 di atas umpamanya menyebutkan lafaz 52w . Di dalam satu riwayat Imam Ahmad
tersebut S, . Lafaz hadits beliau selengkapnya ialah: Jiels (e 4 Gia Vi Ll 45 e ek WS

&3 NM‘&)&E@G@‘»MUAM&SJ;SI)Swdbu\;ujdcﬂ\\;msmﬁupe)}L‘;_g\ucmlwcll...a@‘u;
Dlall A58 B Gl Gl U8 Jlaall G 8 @03 G 89al Bermaksud: “Sesiapa yang sempat
mendapat satu raka'at sembahyang Subuh sebelum terbit matahari, bererti dia telah mendapat
sembahyang subuh itu (dengan tunai bukan qadha’). Dan sesiapa yang sempat mendapat dua
raka'at "Ashar sebelum terbenam matahari, bererti dia telah mendapat sembahyang "Ashar itu
(dengan tunai bukan qadha’).” (Hadits riwayat Ahmad). Dengan lafaz yang sama hadits ini
diriwayatkan juga oleh Nasaa’i, Ibnu Hibbaan, Ibnu Khuzaimah, Ibnu Abi ‘Aashim di dalam
Juzu’nya dan lain-lain. Hadits ini walaupun sahih, ia dianggap syaz oleh kebanyakan ‘ulama’
hadits, kerana bercanggahnya dengan riwayat Malik dan lain-lain tokoh hadits yang
meriwayatkannya dengan lafaz 4«5, bukan oS, Itulah juga antara scbabnya kenapa Imam
Bukhari menyebutkan lafaz xS, di dalam tajuk babnya. Sesetengah ‘ulama’ cuba menjama'
ketiga-tiga hadits itu dengan mengatakan Rasulullah s.a.w. sebenarnya mahu menyatakan, sesiapa
yang sempat mendapat mana-mana bahagian sembahyang, tidak kira sama ada satu ruku’, satu
sujud atau dua raka'at sembahyang di dalam waktunya, bererti ia telah mendapat sembahyang itu
sebagai tunai. Itulah maksud kata Syeikh Zakariya: “Riwayat-riwayat yang menyebutkan lafaz
saaw , 4aS, dan G8=S itu sebenarnya bukanlah bersifat ihtiraazi”.

%82 Dengan mengerjakan bahagian-bahagian sembahyang yang belum dikerjakannya di dalam
raka'at pertama dan menambahkan tiga rakaat lagi dalam waktu Maghrib. Namun demikian,
sembahyang yang dikerjakannya itu tetap dikira tunai semua sekali. Boleh jadi juga maksud Nabi
s.a.w. dengan katanya: “dia hendaklah menyempurnakan sembahyangnya” itu ialah dia hendaklah
terus bersembahyang hingga ke akhir, jangan behenti di tengah jalan. Meskipun rakaat-raka'at
lain dikerjakannya di luar waktu atau di dalam waktu sembahyang yang lain. Dalam keadaan

799



tidak sempat mendapat satu raka'at sekalipun di dalam waktu sesuatu sembahyang, ia
dikehendaki meneruskan sembahyang hingga ke akhir. Ia tidak dibenarkan berhenti di tengah
jalan, walaupun sembahyang itu tidak dikira tunai lagi.

3 Selepas mengemukakan hadits di atas Imam Nawawi di dalam Syarah Muslimnya menulis: 12
ana 138 g dainia b Leals b aidls Jhil ¥ eS8 Ciish 58 o semall el (e daS ) a0 (B e i
emall 330a (o JU8 45U 4o ) iy Adgia L) W1 ASIS plalall g aaaly oa8lal g ol 4y JU manall 8 Ly paall i 4ile
adde daa Cuaall g paedll g e AL Al e il il Ja 4 Led el ¢ sl Bermaksud: “Hadits ini
merupakan dalil yang terang tentang orang yang sempat mengerjakan satu raka'at sembahyang
Subuh atau ‘Ashar, kemudian keluar (habis) waktunya sebelum ia memberi salam,
sembahyangnya tidak terbatal. Dia hendaklah mengerjakan semua sekali sembahyangnya itu. Ini
adalah perkara yang diijma‘kan berhubung dengan sembahyang ‘Ashar. Adapun sembahyang
Subuh, ia sah juga menurut Malik, Syafi’e, Ahmad dan sekalian ‘ulama’ yang lain selain Abu
Hanifah. Kerana beliau (Abu Hanifah) berpendapat sembahyang Subuh yang dikerjakan
seseorang ketika matahari sedang naik terbatal. Alasannya ialah kerana pada ketika itu ia masuk
pada waktu yang dilarang bersembahyang. Berbeza dengan bersembahyang pada waktu matahari
sedang terbenam. Hadits ini merupakan satu hujjah yang menyanggah pendapatnya itu.”
Keterangan Ibnu Batthaal tentang alasan berupa hadits dan qias yang dipakai Imam Abu Hanifah
dalam menganggap sembahyang Subuh yang dikerjakan seseorang ketika matahari sedang naik
sahaja terbatal, tidak sembahyang "Ashar yang dikerjakan pada waktu matahari sedang terbenam
lebih jelas daripada yang dikemukakan oleh an-Nawawi tadi. Kata Ibnu Batthaal: hs jax s
gl Al A dag seme e oo Vg Geedl) e n e 4 Guadl Cane U jemal) G daS ) ol of JU8 A gl Caasl)
sl £ L8 ay Leliu 5 4ibla by el ¢ sl (L racall (e daS 5 ol 13)5 La e A5 33ia 4 s O Jsa0 Vs
Gy O Gl loay iy 3 e Al s pesall Ol sl 5o e b ol gl GllD Y1 1S 50 ol 1Y sdie il 5 puall sl
O 4ast s B3l Al o (alugagle e ) il o g5 T W 5 DAl U g ud 45 Geadill @ sl 138 Gl 5 40d 330
Cuadi g s lghaa ol g puadill ¢ ¢l aie aalilil Jal e moall Bermaksud: “Abu Hanifah telah menyalahi
sebahagian hadits ini. Kata beliau: Orang yang sempat mendapat satu raka'at sembahyang *Ashar
sebelum matahari terbenam boleh menyempurnakan (meneruskannya) selepas ia terbenam. la
tidak boleh bersembahyang pada waktu itu kecuali sembahyang *Ashar hari berkenaan. Ia tidak
boleh menggadha’ pada waktu itu mana-mana sembahyang yang telah terlepas daripadanya.
Tetapi jika seseorang hanya sempat mendapat satu raka'at sembahyang Subuh sahaja dalam
waktunya, sembahyang Subuhnya itu terbatal. Dia hendaklah bersembahyang semula selepas
matahari telah betul-betul naik. Orang-orang dharurat (seperti kanak-kanak baru baligh,
perempuan yang baru suci daripada haidh atau nifasnya, orang kafir yang baru memeluk agama
Islam dan lain-lain) menurut beliau (Abu Hanifah), jika hanya sempat mendapat waktu Subuh
sekadar itu, tidak wajib atas mereka Sembahyang Subuh hari berkenaan. Alasan beliau ialah
dalam kes ini bahagian akhir sembahyang ‘Ashar yang dikerjakan itu berada pada waktu yang
seseorang boleh memulakan sembahyang. Tidak begitu keadaannya dengan ketika matahari
sedang naik. Kerana waktu itu bukan waktu untuk bersembahyang. Kata mereka (golongan
Hanafiyyah): “Tidakkah engkau lihat Nabi s.a.w. melewatkan sembahyang Subuhnya setelah
sedar dari tidur ketika matahari sedang naik? Baginda s.a.w. baru mengerjakan sembahyang
Subuh hari itu setelah matahari betul-betul naik.” Tonu Batthaal seterusnya membantah pendapat
mereka itu dengan katanya: “Ini bererti menolak hadits Abu Hurairah, di mana Nabi s.a.w.
dilapor beliau telah bersabda: s3ua (e 4aS 5 a0 (e 4t 2l Gualll g 2 U8 eaall $3a (e 4285 Il (0
4o il el allai of 38~ Bermaksud: “Sesiapa sempat mendapat satu raka’at sembahyang
‘Ashar sebelum terbenam matahari, dia hendaklah menyempurnakan sembahyangnya. Dan
sesiapa sempat mendapat satu raka'at sembahyang Subuh sebelum terbit matahari, dia hendaklah
menyempurnakan sembahyangnya itu.” Menerusi hadits ini Nabi s.a.w. telah menyamakan
hukum sembahyang *Ashar dan Subuh daripada segi perlu disempurnakan kedua-duanya. *Ashar
selepas terbenam matahari dan Subuh selepas naiknya matahari. Bukankah ada ketikanya
seseorang harus memulakan sembahyang fardhu pada waktu yang ia tidak harus melewatkan

800



sembahyangnya hingga ke waktu itu? Begitu juga (sepatutnya) harus bahagian akhir
sembahyangnya berada dalam suatu waktu yang tidak harus ia memulakan bersembahyang
padanya. Sekarang alasan mereka memakan diri mereka sendiri. Bukankah orang tadi telah
memulakan sembahyang "Asharnya pada waktu ia tidak harus dikerjakan? Sembahyang Subuh
pula memang dikerjakannya dalam waktu. Kalau sembahyang *Ashar boleh, sembahyang Subuh
juga sepatutnya lebih-lebih lagilah boleh! Adapun alasan mereka Rasulullah s.a.w. melewatkan
sembahyang Subuh sehingga matahari betul-betul naik apabila Baginda s.a.w. tersedar dari
tidurnya, itu bukanlah hujah yang boleh dipakai mereka. Kerana memang terbukti daripada
beberapa hadits bahawa Nabi s.a.w. dan para sahabatnya baru sedar dari tidur pada hari itu setelah
mereka merasai kepanasan sinar matahari. Bukankah pada ketika itu kita sudah dibenarkan
bersembahyang??” Maulana Nawab Wahiduz Zaman Khan di dalam Taisirul Baari, Syarah

Bukharinya dalam bahasa Urdu ketika mengulas hadits ini menulis: &_ s £ _e ;Uf,,lﬂ(@dl
JKUL Fuhsle o, L e Jg(d'-dif 4 (i; d//} @'6 JLL@” 5 ;/LJ/J J/J}Z’./,u . &:fy’:[&.v &J"Z”é.?{n"-’.ﬂ Lf)T

- L 2o L =p Bermaksud: “Semua imam dan “ulama’ bersepakat tentang perkara ini.

- Tetapi golongan Hanafi berpegang dengan separuh hadits ini sahaja. Sementara yang separuh lagi
ditinggalkan. Kata mereka, sembahyang "Ashar saja sah. Sembahyang Fajar (Subuh) tidak sah.
Qias mereka (dalam perkara ini) bercanggah dengan hadits. Ia seharusnya ditinggalkan, sesuai
dengan pesanan imam mereka sendiri.” Syeikhul Hadits Maulana ‘Ubaidullah al-Mubarakfuri di
dalam Mir aatu al-Mafaatih Syarah Misykaatu al-Mashaabihnya menulis: skl e 3l 138 (e 33515
20t A gmpnall o ol e 0 8 e 5 e A1y 515 a iy AISH 2Dkl 5 Gailall ey aeall pdals Y1 Gk Cua
ol 28 Gaedll ¢ sl U el 0 (g BaS ol e o e Jay sy gl - Aad Sl g 3 V) LSy Y Y 4l
@jﬂMij\ohdJalmw!u}f J;a}AJBMQAA,SJJJ;\QAJIASL@_;)LJLM\QMUM
Gall 5o g (Slausl g 2ealy adlil g Al JU 45 Bermaksud: “Dengan hadits ini tertolaklah pendapat
Thahaawi yang mengkhususkannya dengan kanak-kanak yang baru baligh, perempuan berhaidh
yang baru suci, orang kafir yang baru memeluk agama Islam dan lain-lain pada masa itu. Beliau
berkata demikian untuk membela mazhabnya yang mengatakan, sembahyang orang yang sempat
mendapat satu raka'at Subuh sahaja di dalam waktunya terbatal. Kerana ia menyempurnakannya
dalam waktu terlarang. Sedangkan hadits ini menyatakan orang yang sempat mendapat satu
raka’at Subuh sahaja sebelum naik matahari itu mendapat sembahyang Subuhnya dan ia tidak
terbatal dengan naiknya matahari. Sebagaimana orang yang sempat mendapat satu raka'at *Ashar
sahaja sebelum terbenam matahari mendapat sembahyang ‘Asharnya. Sembahyang ‘Asharnya
tidak terbatal dengan terbenam matahari. Itulah pendapat Malik, Syafi‘e, Ahmad dan Ishaq. Dan
pendapat mereka itulah yang benar (dalam perkara ini).” Sebenarnya selain hadits di atas terdapat
banyak lagi hadits-hadits yang dengan jelas menunjukkan sembahyang orang yang sempat
mendapat satu raka'at Subuh sahaja di dalam waktunya dan yang satu lagi di luar waktu itu tetap
sah dan dikira sebagai sembahyang tunai. Antara lainnya ialah hadits-hadits berikut: (1) i o=
) e AaS ) ol e g LS 50l 388 Gl G G U8 pemall (10 3285 ol e J8 sy e il Lo il Qgm0 B0
4850 28 Guadll ol Lo day 4S5 el ol of J8 Bermaksud: Abu Hurairah meriwayatkan, katanya:
Rasulullah s.a.w. bersabda: “Sesiapa yang sempat mendapat satu raka'at sembahyang "Ashar
sebelum matahari terbenam, sesungguhnya ia telah mendapatnya. Dan sesiapa yang sempat
mendapat satu raka'at sembahyang Fajar (Subuh) sebelum matahari naik dan satu raka'at lagi
selepas matahari naik, sesungguhnya ia telah mendapatnya.” (Hadits riwayat Ibnu Hibbaan,

"Abdur Razzaaq, Abu ' Awaanah, Baihaqi, Ahmad, Nasaa’i, Ibnu Khuzaimah dan lain-lain). (2)
] d‘.ﬁdﬂ‘d‘w‘)J\ﬁJ‘jﬁ.\b‘).\)AM‘WJBM‘(Q.\A‘}\UJ‘M& ;\)sl\ wajbupc_é}@qhw@\w)&
B il (e daS 5 ol ey 45 Al el G O dag Uy el u)uduﬁ)mxjnuﬂ,s)d).nwg”mmém
i a8 Gua il ol G aay 48 )5 aeil) ol o Bermaksud: Rasulullah s.a.w. bersabda: “Sesiapa yang
sempat mendapat satu raka'at sembahyang ‘Ashar sebelum matahari terbenam dan tiga raka'at
lagi selepas terbenam matahari, tidaklah sembahyang ‘Ashar itu terlepas daripadanya. Dan
sesiapa yang sempat mendapat satu raka’at sembahyang Fajar (Subuh) sebelum matahari naik dan

801



satu raka’at lagi selepas matahari naik, tidaklah sembahyang Subuh itu terlepas daripadanya.”
(Hadits riwayat Ibnu Abi Syaibah, Ahmad, Abu Daud at-Thayaalisi dan lain-lain). (3) sx» i o=
eandl A58 ald Guadll g 8 2m (Lo o o8 el g e B aall (e Ban ha (e JB g all g e s il
gl 45 ol Guadll @ sl aay Al o o5 Gueddl sl J8 muall (e 803 s (05 Bermaksud: Sesungguhnya
Nabi s.a.w. bersabda: “Sesiapa yang sempat mendapat satu sujud (raka'at) sembahyang °Ashar
sebelum matahari terbenam, kemudian raka'at-raka'at selebihnya dikerjakannya selepas matahari
terbenam, tidaklah sembahyang ‘Ashar itu terlepas daripadanya. Dan sesiapa yang sempat
mendapat satu sujud (raka'at) sembahyang Fajar (Subuh) sebelum matahari naik dan satu raka'at
lagi dikerjakannya selepas matahari naik, tidaklah sembahyang Subuh itu terlepas daripadanya.”
(Hadits riwayat Ibnu "Abdil Barr di dalam at-Tamhid dengan sanadnya. Lihat juga al-Ahkaamu
as-Syar'iyyah al-Kubra oleh Abu Muhammad "Abdul Haq al-Isybili j: 2 ms: 6). (4) o= 20 & oo
A Ll Seads el Cualls o3 GeaSll e o 8 AaS 5 ol e JU Al g ale ) s &) 5 Bermaksud: Nabi
s.a.w. bersabda: “Sesiapa yang sempat mendapat satu raka'at (sembahyang Subuh) sebelum
matahari naik, kemudian naiklah matahari, dia hendaklah menyempurnakan sembahyangnya
dengan mengerjakan satu raka'at lagi.”(Hadits riwayat Ibnu Hibbaan, Ibnu Khuzaimah, Ahmad
dan Haakim). Hadits-hadits inilah yang menjadi pegangan Imam Bukhari dan jumhur ‘ulama’.
Keempat-empatnya juga diriwayatkan oleh Abu Hurairah. Sepatutnya semua hadits-hadits Abu
Hurairah dalam bab ini diletakkan di hadapan dan dibuat kesimpulan setelah mengambil kira
persamaan, perbezaan dan ma'na yang terkandung di dalam setiap satu daripadanya. Ada
beberapa perkara lagi berkaitan dengan hadits ini yang perlu sekali diperjelaskan dan difahami
dengan baik. (1) Walaupun mathum hadits ini ialah “Sesiapa yang sempat mendapat satu raka'at
sembahyang Subuh sebelum matahari naik, bererti ia telah mendapat sembahyang itu sebagai
tunai dan sesiapa yang sempat mendapat satu raka'at sembahyang ‘Ashar sebelum matahari
terbenam, bererti ia telah mendapat sembahyang "Ashar itu sebagai tunai.” Namun para ‘ulama’
bersepakat tentang tidak harus (haram) menta’khirkan sembahyang 'Ashar dan Subuh sampai ke
sa'at itu dengan sengaja. Seseorang yang dengan sengaja melakukannya adalah berdosa. Hukum
ini sebenarnya disabdakan oleh Rasulullah s.a.w. untuk menyatakan dua perkara. Pertama:
Limpah kurnia Allah, di mana seseorang yang hanya sempat mengerjakan satu raka'at sahaja di
dalam waktu sesuatu sembahyang, sembahyangnya tetap dikira sebagai tunai. Kedua: Menghibur
dan menenangkan hati: (i) Orang yang tidak sedar dari tidurnya atau pengsannya kecuali di sa'at-
sa'at akhir waktu sesuatu sembahyang. (ii) Orang yang terlupa akan sembahyang. la baru teringat
pada waktu itu. (iii) Orang yang melakukannya tidak dengan sengaja. (iv) Orang masbuq yang
hanya sempat bersembahyang bersama imamnya satu raka'at di dalam waktu sesuatu
sembahyang. (2) Daiam keadaan seperti yang tersebut di dalam hadits di atas dan hadits-hadits
yang sema na dengannya, sembahyang seseorang itu akan dikira tunai kesemuanya mengikut
kebanyakan ‘ulama’. Itulah juga pendapat Imam Bukhari. Tetapi ada juga sesetengah ‘ulama’
berpendapat kesemuanya dikira sebagai qadha’. Bagi mereka hadits ini hanya hendak melarang
orang yang sedang bersembahyang dalam keadaan itu menghentikan sembahyangnya di tengah
jalan semata-mata. Ia tidak memberi erti sembahyang itu tunai. Sesetengah yang lain pula
berpendapat, satu raka'at yang sempat dikerjakan dalam waktu itu dikira tunai dan satu raka'at
atau beberapa raka’at lagi yang dikerjakan di luar waktu itu dikira qadha’. Dalam keadaan hanya
sempat mengerjakan kurang daripada satu raka'at (satu ruku') pula, kebanyakan ‘ulama’
berpendapat kesemua sembahyangnya dikira qadha’. (3) Semua ‘ulama’ bersepakat mengatakan,
untuk menyempurnakan sembahyang di luar dari waktunya atau selepas waktunya, tidaklah
disyaratkan seseorang itu sempat mengerjakan sembahyang sekurang-kurangnya satu raka'at
(satu ruku’). Jika ia hanya sempat mendapat takbiratu al-ihram sahaja sekalipun, tetap juga ia
termasuk dalam perintah Nabi s.a.w. di atas. Kerananya ia tidak boleh berhenti bersembahyang,
malah hendaklah meneruskan sembahyangnya itu sampai ke akhir. (4) Hukum yang tersebut di
dalam hadits ini pada zahirnya khusus dengan sembahyang "Ashar dan Subuh. Tetapi mengikut
jumhur ‘ulama’, termasuk Imam Bukhari sendiri, ia tidak khusus dengan dua sembahyang itu

802



sahaja. Malah hukum sembahyang-sembahyang yang lain juga begitu. Alasan mereka ialah
adanya sekian banyak hadits yang tidak mengkhususkannya dengan sembahyang *Ashar dan
Subuh sahaja. Antara lainnya ialah hadits berikut: S G 06 Al adle M e i 05l (5000 A 2

Sl &30 35 s3iall e 458 Bermaksud: “Sesiapa yang sempat mendapat satu raka'at sembahyang,
bererti dia telah sempat mendapat sembahyang itu.” (Hadits riwayat Bukhari, Muslim, Ahmad,
Abu Daud, Nasaa’i, Tirmizi, Ibnu Majah dan lain-lain). Bagi mereka sebabnya Nabi s.a.w.
menyebutkan secara khusus dua sembahyang tersebut ialah kerana Baginda s.a.w. memang ada
melarang para sahabat (termasuk juga sekalian umatnya) daripada bersembahyang ketika
matahari sedang terbenam dan sedang naik. Larangan itu mungkin mengelirukan sesetengah
orang, sehingga ia membuat kesimpulan sendiri bahawa bersembahyang pada waktu itu secara
mutlaq terlarang dan tidak sah. Dengan mengemukakan hadits-hadits seperti ini Nabi s.a.w.
sebenarnya hendak menghilangkan kekeliruan yang mungkin timbul itu. Kalau dua sembahyang
itupun sah dan dikira tunai apabila dikerjakan sebahagiannya di dalam waktu dan sebahagian
yang lain di luar waktunya, tentulah sembahyang-sembahyang lain yang tidak ada langsung
larangan khusus tentangnya lebih-lebih lagilah sah dan akan dikira sebagai tunai. Hadits-hadits
larangan bersembahyang pada waktu matahari sedang terbenam dan sedang naik antara lainnya
adalah seperti berikut: (1) 223 SRR GO Fa jlaall s el 3 iUl G el alley 4l i JLla i U5y
IR gi=ll Bermaksud: “Sesungguhnya Rasulullah s.a.w. telah- melarang daripada
bersembahyang pada dua waktu. (Pertamanya ialah) Selepas *Ashar sehingga matahari terbenam
dan (keduanya ialah) selepas Subuh sehingga matahari naik.” (Hadits riwayat Ahmad, Ibnu
Khuzalmah Abu " Awaanah, at-Thabaraani, *Abdur Razzaaq dan lain-lain). (2) A L A gk du
135 _)J-” s ‘)La—’ N il Caals alla 36 LR 308 G i e g8 Yy el ¢ sl a0y 1358 Y ALy 4lle

NN Y A DT il u—\\é <& Bermaksud: Janganlah kamu menunggu naik dan jatuh matahari
untuk mengerjakan sembahyang Kerana matahari naik di antara dua tanduk syaitan. Apabila naik
kening matahari, janganlah bersembahyang sehingga ia naik sepenuhnya. Dan apabila kening
matahari menghilang, janganlah bersembahyang sehingga ia benar-benar telah terbenam. (Hadits
riwayat Ahmad, Abu *Awaanah, an-Nasaa’i, Baihaqi dan lain-lain). Bukhari dan Muslim juga ada
merlwayatkan hadits yang sema’'na dengan hadits ini. (3) Gead s Gaa ot Ay adle sl L Sl e

G (08 G Gl LA Lo (a5 Ol (58 G b L+3s Bermaksud: Nabi s.a.w. bersabda: Jangan
kamu bersembahyang ketika matahari sedang naik. Kerana ia naik di antara dua tanduk syaltan
Jangan juga (bersembahyang) ketika ia (matahari) sedang menghilang (jatuh). Kerana ia
menghilang di antara dua tanduk syaitan. (Hadits riwayat Ibnu Khuzaimah, Ahmad, ay-Thahaaw1
ad- Dhlyaa al-Maqdls1 dan lain- Ialn) (4) "Abdullah bin "Umar r.a. meriwayatkan, katanya: KO
dshé ey pualil &)—‘L e 33iall e g allyadle i e 0 Bermaksud: Aku telah mendengar
Rasulullah s.a.w. melarang daripada bersembahyang ketika matahari sedang naik dan ketika
matahari sedang jatuh. (Hadits riwayat Bukhari, Nasaa’i, Tbnu Hibbaan, Abu 'Awaanah, at-
Thahaawi di dalam Syarah Ma'ani al-Aatsaar dan lain-lain). Antara pengajaran, panduan dan
pedoman yang dapat diambil daripada hadits ini ialah: (1) Sembahyang dan selok-belok
hukumnya telah pun digariskan oleh Rasulullah s.a.w. sendiri dengan cukup terang. Demikian
juga dengan ibadat-ibadat yang lain. (2) Antara yang pernah disebut oleh Rasulullah s.a.w.
tentang sembahyang ialah sesiapa yang sempat mendapat satu raka’at *Ashar sebelum terbenam
matahari, dia hendaklah menyempurnakan sembahyangnya itu. Dan sesiapa yang sempat
mendapat satu raka'at sembahyang Subuh sebelum terbit matahari, dia juga hendaklah
menyempurnakan sembahyangnya. (3) Sembahyang orang yang sempat mendapat hanya satu
ruku’ dalam waktu sesuatu sembahyang, sedangkan yang lain-lain dikerjakannya sama ada di luar
waktu atau di dalam waktu sembahyang berikutnya, dikira tunai bukan qadha’ menurut Imam
Bukhari dan jumhur ‘ulama’. (3) Orang yang sedang bersembahyang tidak boleh berhenti
sewenang-wenang daripada meneruskan sembahyangnya tanpa ada sebab-sebab yang
membatalkannya. Terbenam atau naiknya matahari ketika ia sedang bersembahyang bukanlah
sesuatu yang membatalkan sembahyang. Oleh itu ia tidak boleh berhenti bersembahyang

803



walaupun baru bertakbiratu al-ihraam. Tindakan yang sepatutnya diambil oleh orang seperti ini
ialah meneruskan dan menyempurnakan sembahyangnya sampai habis. (4) Walaupun sengaja
bersembahyang pada waktu matahari hampir terbenam dan naik merupakan suatu kesalahan yang
mendatangkan dosa, tetapi jika seseorang dengan tidak disengajakan (seperti terlupa atau baru
sedar dari tidurnya pada ketika itu) bersembahyang pada waktu itu, tidaklah dia berdosa. Malah
sembahyangnya dikira Allah sebagai tunai dengan limpah kurniaNya. (5) Untuk mendapat
kepastian tentang ma'na sesuatu hadits, mestilah diperiksa segala thuruq dan salurannya. (6)
Mana-mana pendapat yang terang-terang bercanggah dengan sesuatu hadits yang sahih, haruslah
diketepikan. Tidak kira ia dikemukakan oleh siapapun. Sikap seperti ini juga termasuk dalam
tuntutan percaya kepada rasul Allah (Js % gad). (7) Orang yang mendapat sembahyang *Ashar
atau Subuh sebagai tunai kerana sempat mendapat satu raka'at atau satu ruku' dalam waktu,
seperti tersebut di dalam hadits di atas, bagaimanapun tetap tidak akan mendapat kelebihan dan
fadhilat orang yang bersembahyang mengikut sunnah Nabi s.a.w. Selain di sini Imam Bukhari
mengulang sebut hadits ini pada dua tempat yang lain. Pertama di bawah: 4&; ad 5. JJJ‘ e,
Lafaznya ialah: &= Lgaad r o1 Ge 5 amis i S0 (o5 i i ellae (2 ol G ) b Ik G Al G Sie Ui
u.ﬁus)dﬁ\w)c_‘duﬂmwaébu\@m)@mnw_lﬂwgu;ﬁm m_;.“su}u)u\ejﬁ @‘
Dhaall A53 B8 Garll Q8 G G laal Keduanya ialah di bawah bab berlkutnya aitu: Oe A0N a QG
48533l Berikut adalah lafaznya: Oe oaall ve o dall e CF e o 56 Bl BT U8 Galigd 5 4 Sie
Sl 30 38 53 (e 485 530 (0 06 ALy e i e B Ok 80k ) Hadits 523 di atas ternyata
cukup sesuai dan sepadan dengan tajuk ws>all 38 ladd) be 285 @38 e b (Bab Orang Yang Sempat
Wendapat Satu Raka “at (Daripada) Sembahyang * Ahsar Schelum Terbenam Watahasi), tetapi hadits 524
dan 525 berikutnya yang dikemukakan oleh Bukhari telah menimbulkan kemusykilan kepada
kebanyakan para pensyarah Sahih Bukhari. Akibatnya mereka berbeda pendapat dalam mencari
kesesuaian di antaranya dengan tajuk bab itu. Sekali pandang tidak ada kesesuaian langsung di
antara dua hadits berkenaan dengan tajuk bab ini. Kalau ada pun, terlalu sukar untuk dikaitkan
dengannya. Berikut dikemukakan beberapa komentar para pensyarah Sahih Bukhari: (1) As-Sindi
berkata: “Sudut kesesuaian hadits ini dengan tajuk bab mungkin berdasarkan mafhumnya, di
mana ia menunjukkan umat Muhammad yang melakukan amalan-amalan kebajikan hingga
terbenam matahari itu akan mendapat pahala sepenuhnya. Maka wajar sekali orang yang hanya
sempat mengerjakan sebahagian daripada sembahyang pada waktu ini diberi juga pahala
sepenuhnya, lantaran ia telah mendapat sembahyang sepenuhnya (secara tunai seperti disabdakan
oleh Rasulullah s.a.w. 45a zil 3,3 3% dan sebagainya).” (2) Kata Kirmaani: “Kesesuaiannya
terletak pada sabda Nabi s.a.w. “sebelum terbenam matahari’ secara mutlaq, sama ada hampir
terbenam atau jauh lagi daripada terbenam. Mungkin juga kesesuaiannya dilihat daripada segi
umat Muhammad meskipun amalan mereka sedikit berbanding umat-umat yang lalu, namun
pahala yang diperolehi mereka sama, malah lebih lagi daripada pahala yang diperolehi umat-umat
yang lalu. Nabi s.a.w. seolah-olahnya mahu mengingatkan bahawa mendapat sebahagian
sembahyang dalam waktu, sama seperti mendapat sepenuhnya daripada segi tunainya, selagi
seseorang itu sempat mendapat satu ruku’ dalam waktu sesuatu sembahyang. (3) Hafiz Ibnu Hajar
di dalam Fathul Baari menukilkan pendapat al-Muhallab dalam usahanya menyelesaikan
kemusykilan ini, lalu menyokongnya. Kata beliau, menurut al-Muhallab hadits Ibnu ‘Umar
(hadits 524) dan hadits Abi Musa r.a. (525) dikemukakan oleh Bukhari di bawah tajuk bab ini
untuk menunjukkan adakalanya seseorang itu berhak mendapat pahala penuh meskipun amalan
yang telah dibuatnya hanyalah sebahagian sahaja. Keadaan orang (umat) yang diberi ganjaran
kerana berkerja dari waktu sembahyang 'Ashar hingga terbenam matahari sama seperti ganjaran
yang diberikan kepada orang yang berkerja sepanjang hari itu samalah keadaannya dengan orang
yang diberi ganjaran sembahyang tunai sepenuhnya dalam waktu, padahal ia hanya sempat
mendapat satu raka'at sembahyang sahaja dalam waktu. Dengan keterangan al-Muhallab ini
nyatalah kesesuaian di antara tajuk bab dengan dua hadits di bawahnya. Hafiz Ibnu Hajar
menyokong penuh keterangan al-Muhallab itu dan sangat berpuas hati dengannya. Beliau malah

804



;/

2%%
4l

k}l}mﬂ!oww\.«fr»w mwwémuww@jwmd\ﬁpmdy)g bl

melengkapkannya dengan berkata: “Limpah kurnia Allah yang mengira amalan pada satu per
empat daripada waktu siang sahaja seperti amalan sepanjang siang, menghendaki sempat
mendapat satu raka'at sahaja sembahyang ruba'iyyah (empat raka'at), dikira seperti mendapat
keempat-empat raka’atnya dalam waktu. Daripada segi kedua-duanya merupakan satu per empat
amalan atau kerja itulah terdapat kesamaan di antara tajuk bab dengan hadits 524 dan 525 di
bawahnya. Soal kenapakah kesemua sembahyang dikira tunai, padahal kebanyakannya telah
dikerjakan di luar waktu? Jawapan yang wajar diberi untuk soalan ini ialah jawapan yang telah
diberi Allah kepada Ahli al-Kitab, bahawa: “Itulah limpah kurniaKu. Aku berikannya kepada
sesiapa saja yang aku kehendaki.” (4) Ibnu al-Munaiyyir pula berpendapat, apa yang dapat
disimpulkan daripada dua hadits ini ialah kerja yang dikehendaki itu berterusan sehingga
matahari terbenam. Amalan (agama) yang paling hampir dengan waktu terbenam matahari itu
ialah sembahyang “Ashar. Bagaimanapun ini semua termasuk dalam bab isyarat. Ia bukan
merupakan ibarat yang terang. Kerana hadits-hadits ini hanyalah tamsilan dan sembahyang
"Ashar itu pula bukan satu-satunya amalan yang dikehendaki pada waktu itu. Amalan-amalan
keta'atan yang lain juga tentu sekali tidak terkecuali. Itulah sebabnya Imamul Haramain berkata:
I el (AL i a1 e 235 Y Y1 o) Bermaksud: “Sesungguhnya hukum-hakam agama
tidak harus diambil daripada hadits-hadits tamsilan.” Hafiz Ibnu Hajar telah membuat komentar
terhadap pendapat yang dikemukakan oleh Ibnu al-Munaiyyir itu dengan katanya: “Pendapat
yang dikemukakan oleh beliau itu lebih sesuai dikaitkan dengan bab waktu *Ashar, ia tidak begitu
sesuai dengan « ol S8 jladh (e 8 53 e s (Bab Orang Yang Sempat Wendapat Satu Raka *at
(Daripada) Sembahyang *Ahsar Sebelum Terbenam Watahari) yang sedang kita bicarakan ini. Berbeza
dengan pendapat Muhallab yang telah saya lengkapkan (sokong) tadi.” (5) Maulana Rasyid
Ahmad al-Ganggohi di dalam Laami'u ad-Daraari berkata: “Kesesuaian riwayat kedua dengan
tajuk bab terletak pada janji mengupah orang berkerja itu meliputi seluruh waktu hingga ke waktu
terbenam matahari. Pekerja yang sempat melakukan kerja sebelum terbenam matahari, sekira-kira
namanya tersenarai sebagai salah seorang pekerja, akan dikira termasuk dalam kalangan mereka.
Sebabnya ialah menurut adat kebiasaan pengupah, terutamanya yang pemurah, ia akan melihat
para pekerja pada waktu kerja hampir selesai. Orang yang didapati ada di tempat kerja akan dikira
sebagai orang yang berhak mendapat upah (sebagaimana dijanjikan). Walaupun ia datang
berkerja lama selepas orang-orang lain.” Bagi Maulana Rasyid Ahmad al-Ganggohi, begitulah
juga dengan orang yang hanya sempat mendapat satu raka'at sahaja sebelum terbenam atau naik
matahari. Oleh kerana namanya telah tersenarai sebagai orang yang mendapat sembahyang, maka
berhaklah dia mendapat sepenuh ganjaran yang dijanjikan. (6) Setelah diteliti, dapatlah penulis
katakan bahawa menurut pendapat kebanyakan pensyarah Sahih bukhari, kesesuaian dua hadits di
bawah bab ini dengan babnya terletak pada hasil yang diperolehi kedua-dua golongan. Kalau
umat Islam yang hanya berkerja bermula dari waktu *Ashar secara mutlaq - tidak kira sama ada di
awal waktu atau di akhirnya - berhak mendapat upah kerja sepanjang hari, maka orang yang
sempat bersembahyang satu raka'at sahaja daripada mana-mana sembahyang di dalam waktu juga
dikira seperti orang yang sempat bersembahyang sepenuhnya di dalam waktu. Sembahyangnya
tetap dikira sebagai tunai. Kerananya mereka juga mendapat pahala sembahyang tunai dengan
limpah kurnia Allah s.w.t. Hujah untuk bab ini ialah hadits 523 di atas. Hadits 524 dan 525
dikemukakan oleh beliau tidak lebih sebagai contoh sokongan kepada hadits 523 sahaja.

805



J.‘A-Y\ J_M ‘_;)! (’ LH’}\& LIoYJ\.a \5.&9\_9 ij)hp )\_@_.M M\ b\ ij.lw o\))_Ji obj_J\ J.A\ )\ Jm_..J\ A_JJJ..Q
bt sl a2 s 0y st 5181 Ul F s s il g el e ) 1Lt gy
A J6 J6 Sae 8T 2 g g Lzl bl cabi Vi S AART @ il ARl Jus crbi

el gl 8 545 06 W6 505 5o 1831 2 (K0 0 s 32
524- "Abdul "Aziz bin "Abdillah al-Uwaisi meriwayatkan kepada kami, katanya: Ibrahim
bin Sa'ad (bin Ibrahim bin 'Abdir Rahman bin "Auf az-Zuhri al-Qurasyi al-Madani)
meriwayatkan kepada saya daripada Ibnu Syihaab (az-Zuhri) daripada Saalim bin
"Abdillah daripada ayahnya; bahawa ayahnya (*Abdullah bin ‘Umar r.a.) menceritakan
kepadanya sesungguhnya beliau pernah mendengar Rasulullah s.a.w. bersabda:
“Sesungguhnya perbandingan kehidupan kamu (dalam mengamalkan syari'at yg
diberikan kpdmu) dengan kehidupan umat-umat yang lalu (dalam mengamalkan syariat
yg diberikan kpd mereka) adalah seperti di antara (waktu) sembahyang "Ashar hingga

terbenam matahari.”®* Ahli Taurat diberikan Taurat. Mereka beramal dengannya hingga

* Ma'na yang mungkin difahami daripada sabda Nabi s.a.w. ini hanya ada tiga. (1) Hidup kamu
di zaman orang-orang sebelummu adalah seperti di antara (waktu) sembahyang ‘Ashar hingga
terbenam matahari. Al-Kirmaani berkata: Ma'na zahirnya tidak benar. Kerana kita umat
Muhammad tidak pernah hidup di zaman umat-umat yang lalu. (2) Menurut Al-Kirmaani ma'na
i Lot ity falah e LAl 3 Ertinya Jddl alad (Y jeaall 0 4asi€ o) S, Kesimpulan komentar al-
Kirmaani itu ialah tempoh kehidupan kamu dibandingkan dengan tempoh (kehidupan) umat-umat
vang lalu tidak lebih daripada waktu ‘Ashar hingga berakhirnya waktu siang. Lebih kurang
beginilah juga komentar Hafiz Ibnu Hajar, al-"Aini, al-Qasthallaani, as-Sindi dan lain-lain
terhadap ibarat di atas. Al-'Aini bahkan mengemukakan satu hadits sahih yang dmwayatkan oleh
Ibnu "Umar untuk menguatkan ma'na ini. Lafaz hadits itu selengkapnya ialah: = 5K.4 sk ua
J;;JJL.AJ\,U@_&\JM,(&MMJM\ e I ylasd a,\.‘,uuue&y\m);wdg@,,g;!m dueiuj
o Jasd i Ju(uja‘)ﬂ.b\).\ﬂéc Sl alai ) 3sedll Clead Lol d Lol 8 Lo J@\Mujsgjdmwdmym Qe
wdu‘u.uﬂ.uﬁg;; Slaall 33 )@\Mw&,wmw),\ﬁ‘uﬁéjc J.‘.,js e ) el calai G
G ol s N el BUa G sens G 8 W 0l ikl 8 e el e ) laall $3Ua e ) Ui
\Jﬁumesuw?sugdmmdmu ds\},ug)anw\jimww\ﬁx_mmuuﬁﬁw?gw AT IHARE
&b Ga apktl Liad 435 J8 ¥ Bermaksud: Rasulullah s.a.w. bersabda: “Tempoh kehidupan kamu
berbanding tempoh kehidupan umat-umat sebelummu adalah seperti tempoh di antara (waktu)
sembahyang "Ashar hingga terbenam matahari. Perbandingan kamu adalah seperti seorang lelaki
yang mengupah beberapa orang pekerja. Katanya: “Siapakah yang hendak berkerja untukku
hingga ke separuh siang dengan janji setiap orang pekerja akan mendapat satu-satu qiraath? Maka
orang-orang Yahudi berkerja hingga ke separuh siang dengan mendapat upah satu-satu giraath.
Kemudian orang itu berkata pula, siapakah hendak berkerja untukku dari separuh siang
(tengahari) hingga ke waktu sembahyang "Ashar dengan janji setiap orang pekerja akan
mendapat satu-satu qiraath? Orang-orang Nashara pun berkerja dari separuh siang (tengahari)
hingga ke waktu sembahyang 'Ashar dengan mendapat upah satu-satu giraath. Kemudian orang

806



separuh siang.”® Kemudian berhenti.” (Sebagai ganjaran) Mereka diberikan satu-satu

qiraath.”” Ahli Injil diberikan Injil. Mereka beramal dengannya hingga ke waktu *Ashar.

itu berkata pula: Siapakah yang hendak berkerja dari waktu sembahyang *Ashar hingga terbenam
matahari dengan janji setiap orang pekerja akan mendapat dua-dua qiraath. Kerananya marahlah
orang-orang Yahudi dan Nashara. Kata mereka: “(Bagaimana) Kita berkerja lebih banyak, tetapi
upah yang diberikan kepada kita lebih sedikit? Maka Allah bertanya: “Adakah Aku telah
menzalimi (mengurangkan) apa-apa hakmu?” Jawab mereka: “Tidak.” Kata Allah: “Itulah limpah
kurniaKu. Aku berikannya kepada sesiapa saja yang aku kehendaki.” (Hadits riwayat Bukhari,
Ahmad, Tirmizi, Ibnu Hibbaan, at-Thabaraani, Abu Daud at-Thayaalisi dan lain-lain). Lihatlah,
khususnya bahagian yang bergaris di bawahnya. Apa yang dapat disimpulkan daripada
pemahaman mereka ialah: (i) Tempoh kewujudan umat Muhammad lebih pendek berbanding
tempoh umat-umat yang lalu. (ii) Zaman umat Muhammad terletak paling akhir. (iii) Selepas
zaman umat Muhammad tidak ada lagi zaman umat nabi yang lain. (iv) Selepas habis zaman
umat Muhammad tidak ada lagi waktu siang. Seolah-olahnya selepas itu habislah riwayat dunia
ini dan akan berlakulah kiamat. (v) Umur umat Muhammad lebih pendek berbanding umur umat-
umat yang lalu. Kesimpulan (ii), (iii) dan (iv) memang benar dan ia disokong oleh sekian banyak
dalil yang lain, tetapi kesimpulan (i) nampaknya tidak benar. Kesimpulan (v) juga tidak dapat
dibuktikan berdasarkan fakta-fakta yang boleh dipercayai, khususnya tentang umur orang-orang
di zaman Nabi 'Isa lebih panjang berbanding umur umat Muhammad s.a.w. (3) Ma'na ketiganya
ialah “Sesungguhnya perbandingan kehidupan kamu (dalam mengamalkan syari‘at yang
diberikan kepada kamu) dengan kehidupan umat-umat yang lalu (dalam mengamalkan syari'at
yang diberikan kepada mereka) adalah seperti di antara (waktu) sembahyang ‘Ashar hingga
terbenam matahari.” Inilah ma'na ketiga bagi ibarat di atas. Jalaluddin as-Suyuthi di dalam
Syarah Bukharinya yang bernama at-Tausyih berpendapat: ‘“Perbandingan yang dibuat Nabi
s.a.w. ini bukan untuk menyatakan panjang pendeknya umur atau zaman umat Muhammad. Ia
sebenarnya untuk menyatakan peri pendek, sedikit dan ringannya bebanan yang ditanggungkan
ke atas umat Muhammad berbanding umat-umat yang telah berlalu. Memang pun telah terbukti
dengan jelas bahawa zaman umat Muhammad lebih panjang daripada zaman Ahlul Injil. Paling
lama pun jarak masa di antara zaman Ahlul Injil dan zaman (kebangkitan) Muhammad adalah
600 tahun.” Zaman Ahlul Injil itu kalau dikira bermula daripada kelahiran Nabi ‘Isa sekalipun
hingga umur nabi Muhammad s.a.w. 40 tahun, ketika Baginda dilantik sebagai utusan Allah,
hanyalah 571 tahun sahaja. Inilah sebenarnya asas dan landasan penulis dalam menterjemahkan
ibarat di atas tadi.

%% Sepintas lalu hadits 524 yang diriwayatkan oleh Ibnu "Umar ini bercanggah dengan hadits
beliau yang penulis kemukakan di dalam nota 984 yang lalu. Hadits 524 ini juga sepintas lalu
bercanggah dengan hadits Abu Musa selepasnya iaitu hadits 525. Di dalam hadits 524 ini
tersebut, “Ahli Taurat diberikan Taurat. Mereka beramal dengannya hingga separuh siang.”
Sebagai ganjarannya mereka diberikan satu-satu giraath.” Hadits Ibnu ‘Umar yang penulis
kemukakan di dalam nota 984 tadi juga menampakkan perjanjian yang dibuat oleh pengupah
dengan para pekerja untuk berkerja adalah hingga ke separuh siang. Dan upah yang dijanjikan
juga adalah satu-satu giraath. Sedangkan di dalam hadits Abu Musa perjanjian yang dibuat oleh
pengupah dengan para pekerjanya adalah sehingga ke waktu malam. Cuma mereka sendiri saja
tidak melakukan kerja hingga ke malam, sebaliknya telah berhenti di tengah hari. Jumlah upah
tidak disebut langsung. Sebenarnya tidak ada sebarang percanggahan di antara ketiga-tiga hadits
itu. Ia boleh dijama’ dengan mudah saja. Cara penyelesaiannya ialah dengan mengatakan,
pengupah sebenarnya menghendaki pekerja-pekerja yang sanggup berkerja hingga ke malam.
Kalau para pekerja itu berkerja hingga ke malam, setiap orang daripada mereka akan mendapat
dua qgiraath. Kalau mereka berkerja sampai separuh jalan sahaja, mereka akan mendapat juga

807



Kemudian berhenti. (Sebagai ganjaran) Mereka diberikan satu-satu qiraath (juga).
Kemudian diberikan al-Qur’an kepada kita. Kita beramal dengannya hingga matahari
terbenam. Kerananya kita diberikan dua-dua qiraath (sebagai ganjaran). Maka
bertanyalah kedua-dua Ahli al-Kitab itu: “Oh Tuhan! Kenapa Engkau berikan kepada

mereka ini dua-dua qgiraat dan Engkau berikan kepada kami (hanya) satu-satu qiraath,

upahnya, tetapi tidak penuh. Setiap orang daripada mereka hanya akan mendapat satu giraath
sahaja. Itulah yang berlaku kepada Ahli Taurat (Yahudi) dan Ahlul Injil (Nashara). Ahli Taurat
melakukan kerja yang dikehendaki sampai tengah hari saja. Setelah mereka berhenti, kerja
diteruskan oleh Ahlul Injil. Mereka juga pada asalnya dikehendaki berkerja hingga malam. Tetapi
mereka juga seperti Ahli Taurat telah berhenti di tengah jalan. Mereka berhenti setakat waktu
*Ashar sahaja. Setelah itu kerja diteruskan pula oleh Ahlul Qur’an. Tempoh kerja mereka pendek
saja. Dari waktu "Ashar hingga ke malam (Maghrib) dengan perjanjian upah akan diberikan
kepada setiap orang daripada mereka sebanyak dua qiraath. Andaikata Ahlul Qur’an berhenti di
tengah jalan dan tidak terus berkerja hingga ke malam, mungkin sekali mereka juga seperti dua
Ahli Kitab sebelumnya hanya berhak mendapat satu-satu qiraath sahaja. Oleh kerana mereka
meneruskan kerja hingga ke malam, mereka berhak mendapat dua-dua giraath seperti dijanjikan.
% Penulis menterjemahkan perkataan s = dengan berhenti kerana mengambil kira qaedah &>&)
aaall 3315 cudl (menyebut sebab tetapi yang dimaksudkan ialah musabbabnya). Itulah sebabnya
al-Qasthallaani mentaqdirkan begini: 's2hiil & Jeall e 15532, Ad-Dauudi mencetus kemusykilan
dengan katanya: Kenapa Nabi s.a.w. menggunakan perkataan 'sj»= di dalam hadits ini untuk
kedua-dua Ahli al-Kitab? Kalau yang dimaksudkan oleh Baginda s.a.w. ialah orang-orang yang
mati di kalangan mereka sebagai muslim, sewajarnya tidak dikatakan 's~= untuk mereka, kerana
ma'na asal 153> ialah lemah, tidak berdaya, tidak berupaya, tidak berjaya mendapat dan tidak
mampu menyudahkan atau menyempurnakan kerja dengan baik. Justeru mereka bagaimanapun
telah melakukan apa yang diperintah Allah dan rasulNya. Kalau yang dimaksudkan oleh Baginda
s.a.w. di sini ialah orang-orang yang telah beriman kemudian menjadi kafir, maka bagaimana
pula diberikan satu qiraath ganjaran kepada orang yang telah menjadi kafir? Beberapa jawapan
telah diberikan untuk merungkai kemusykilan ini. Antara lainnya ialah: (1) Orang yang dikatakan
ls5»= oleh Nabi s.a.w. itu ialah orang yang mati di kalangan mereka sebagai muslim (orang
Islam). Dikatakan !5 = kerana mereka tidak sempat berkerja hingga ke malam seperti dijanjikan.
Walaupun telah berkerja juga sekadar yang ditaqdirkan Allah untuk mereka. (2) Mereka
dikatakan 's > kerana tidak berjaya mendapat dua qgiraath. Mereka hanya berjaya mendapat satu
giraath sahaja. (3) Orang yang sempat di kalangan mereka mendapat zaman kerasulan
Muhammad s.a.w. dan beriman pula dengannya, ia mendapat pahala berganda atau dua giraath
juga seperti umat Muhammad s.a.w. Perkara ini dijelaskan oleh Rasulullah s.a.w. di dalam sebuah
hadits yang diriwayatkan oleh Abu Musa al-Asy'ari, katanya: O] aed 5 ey ae s Lla i (3305 0
uumamﬂ\sb&”u@&}m&@x NP u,jb,,xuju;mujmmwumw\ A T 3 U4
ODA A8 eas Gl £ s sl Gale; Gl 54l Wik Bermaksud: “Rasulullah s.a.w. telah
bersabda: “Tiga macam orang mendapat dua (kali ganda) pahala. (Pertama) Seseorang daripada
Ahlil Kitab yang percaya kepada Nabinya dan percaya pula kepada Muhammad s.a.w. (Kedua)
Hamba sahaya yang menunaikan hak Allah dan hak tuan-tuannya (dengan baik). (Ketiga)
Seseorang yang memiliki hamba wanita yang dapat (halal) disetubuhinya. Dia mendidik dan
mengajarkan (ilmu pengetahuan kepada) hamba wanita itu dengan sebaik-baiknya. Kemudian
setelah memerdekakannya, dia mengahwininya. Orang ini (juga) mendapat dua (kali ganda)
pahala.” (Hadits riwayat Bukhari dan Muslim).

" Maksudnya ialah setiap orang daripada mereka mendapat satu qiraath.

808



padahal kami berkerja lebih banyak lagi (daripada mereka)?”*** Kata nabi s.a.w.: (Maka)

Allah ‘azza wa jalla pun bertanya: “Apakah Aku telah menzalimi (mengurangkan)

%3 Di sinilah letaknya asas bagi terjemahan penulis tadi: “Sesungguhnya perbandingan kehidupan
kamu (dalam mengamalkan syariat yang diberikan kepada kamu) dengan kehidupan umat-umat
yang lalu (dalam mengamalkan syari‘at yang diberikan kepada mereka) adalah seperti di antara
(waktu) sembahyang *Ashar hingga terbenam matahari.” Al-Imam Jalaluddin as-Suyuthi di dalam
at-Tausyihnya menulis: “Dengan ini nyatalah bahawa perbandingan yang dibuat Nabi s.a.w.
untuk orang-orang dahulu yang berkerja dari pagi hingga ke Zohor dan hingga ke "Ashar itu
adalah daripada sudut banyaknya amalan-amalan, beratnya bebanan agama seperti dikira berdosa
dan bersalah walaupun kerana tersalah atau terlupa dan lain-lain. Perbandingan yang dibuat Nabi
s.a.w. untuk umat ini pula ialah orang-orang yang berkerja di antara waktu "Ashar dan Maghrib.
Semua perbandingan ini bukan untuk menyatakan panjang pendeknya umur atau zaman umat
Muhammad. Ia sebenarnya untuk menyatakan peri pendek, sedikit dan ringannya bebanan yang
ditanggungkan ke atas mereka berbanding umat-umat yang telah berlalu. Memang pun telah
terbukti dengan jelas bahawa zaman umat Muhammad lebih panjang daripada zaman Ahlul Injil.
Paling lama pun jarak masa di antara zaman Ahlul Injil dan zaman (kebangkitan) Muhammad
adalah 600 tahun.” Beliau (Jalaluddin as-Suyuthi) seterusnya menulis: “Panjang pendeknya
zaman sesuatu syari'at tidak memberi apa-apa kelebihan kepada masing-masing penganutnya.
Kerana setiap orang akan diberikan ganjaran atau balasan hanya atas amalan-amalan yang
dikerjakannya di sepanjang hayatnya sahaja. Sama ada tempoh agama (syari'at) yang dianutinya
itu panjang atau pendek. Semua umat sama saja dalam hal ini. Kesusahan dan kesukaran dunia
hanya ditanggung oleh orang-orang yang masih hidup. Ia tiada kena mengena dengan orang yang
telah mati, biar sepanjang mana sekalipun zaman syari'at yang dianutinya.” Hadits 524 ini juga
merupakan salah satu dalil yang dipegang oleh golongan Hanafiyyah tentang waktu *Ashar
bermula apabila bayang sesuatu menjadi satu kali lebih panjang daripadanya. Ia jelas
menunjukkan tempoh waktu "Ashar lebih pendek berbanding waktu Zohor. Jika anda berkata
waktu *Ashar bermula apabila bayang sesuatu menjadi sama panjang dengannya, niscaya waktu
*Ashar akan jadi lebih panjang daripada waktu Zohor atau lebih kurang sama panjang dengannya.
Kalau begitu tidak ada lagi keistimewaan Ahli al-Qur’an (umat Muhammad s.a.w.) berbanding
Ahli Injil (umat Nashara). Kerana kerja dan tempoh kerja mereka lebih kurang sama saja.
Kecualilah kalau anda mengatakan waktu *Ashar baru masuk apabila bayang sesuatu menjadi
sekali ganda lebih panjang daripadanya seperti kata Imam Abu Hanifah. Inilah alasan yang
diberikan oleh Imam Muhammad bin al-Hasan asy-Syaibaani di dalam Muwattha’nya untuk
mewajarkan pendapat gurunya Abu Hanifah r.a. Sabda Nabi s.a.w.: “Maka bertanyalah kedua-
dua Ahli al-Kitab itu: “Oh Tuhan! Kenapa Engkau berikan kepada mereka ini dua-dua giraat dan
Engkau berikan kepada kami (hanya) satu-satu giraath, padahal kami berkerja lebih banyak lagi
(daripada mereka)?” Jika pertanyaan ini timbul hanya daripada golongan Yahudi, senanglah
diterima. Kerana tempoh yang bermula dari waktu Subuh hingga ke waktu Zohor itu jelas lebih
panjang daripada tempoh dari waktu ‘Ashar hingga ke waktu Maghrib. Persolan timbul lantaran
Nabi s.a.w. bersabda: Maka bertanyalah kedua-dua Ahli al-Kitab itu.” Maksudnya golongan
Nashara juga turut bertanya. Al-Kirmaani berkata: o5& cua diall cde e V) may ¥ 5 jbaill J58 8
pede o agildl dlaa e My adlic ¢ 0 Jl juas @ saddl Bermaksud: “Tetapi pertanyaan golongan
Nashara itu tidak benar kecuali kalau mengikut mazhab Hanafi. Mereka berpendapat, waktu
"Ashar bermula apabila bayang sesuatu menjadi sekali ganda lebih panjang daripadanya. Hadits
ini merupakan salah satu dalil (yang selalu digunakan oleh Hanafiyyah untuk menyokong)
mazhab mereka.” Al-Qasthallaani menambah sedikit saja lagi keterangan al-Kirmaani itu dengan
berkata:JSic alie JBY juew Ladldlly 4pala e e Wiy Bermaksud: “Adapun kalau mengikut
mazhab dua orang muridnya (Abu Yusuf dan Muhammad bin al-Hasan as-Syaibaani) dan

809



walaupun sedikit ganjaranmu?” Jawab mereka: “Tidak.” Kata Allah: “Ttulah limpah

kurniaKu. Aku berikannya kepada sesiapa saja yang aku kehendaki.”*®

B g et o o e et gl e 85 T s i e el TR 06 g T s —ove
il VI e st )l 2 ) Yiae & 00as U5 sl 25 8RS ggladly 5535 Gealen
NH ,wds o G O8] s et E1yz 01 <J) <Jf 5 1,87 Jus T Al J,>1 Jd

S Al oSy st Es g et Kt lasd U332l e b 3l

golongan Syafi'iyyah yang mengatakan waktu *Ashar bermula apabila bayang sesuatu menjadi
sama panjang dengannya, itu menimbulkan kemusykilan.” Al-Kirmaani, Hafiz Ibnu Hajar, al-
Qasthallaani, Maulana Wahiduz Zaman dan lain-lain cuba menjawab kemusykilan itu.
Kesimpulan jawapan mereka ialah: (1) Apa yang disebutkan oleh Rasulullah s.a.w. di dalam
hadits ini ialah gabungan amalan kedua-dua golongan Yahudi dan Nashara, bukan tiap-tiap satu
daripadanya. (2) Utk berlakunya amalan dengan lebih banyak, tidak mesti mengambil masa yang
lebih lama dan lebih panjang. Seringkali berlaku, dalam tempoh yang singkat kerja dibuat lebih
banyak daripada dalam tempoh yang panjang. (3) Tidak ada dalil menunjukkan waktu Zohor
menjadi lebih pendek dari waktu ‘Ashar atau menjadi sama panjang dengannya, jika dikatakan
waktu "Ashar bermula apabila bayang sesuatu menjadi sama panjang dengannya. ‘Ulama’ Hai’ah
(ilmu Falak) malah menegaskan, dalam keadaan itupun waktu Zohor tetap lebih panjang dari
waktu "Ashar. (4) Jika diperhatikan dengan teliti dan cermat sebetulnya perbandingan yang dibuat
oleh Rasulullah s.a.w. di dalam hadits di atas tentang tempoh umatnya ialah di antara
sembahyang "Ashar hingga terbenam matahari, bukan di antara waktu ‘Ashar hingga terbenam
matahari. Kalau diandaikan sembahyang "Ashar itu dikerjakan diawal waktunya, ketika bayang
sesuatu menjadi sama panjang dengannya sekalipun, tetap juga ia mengambil sedikit masa.
Kerana sebaik saja masuk waktu ‘Ashar, yang mula-mula sekali dilakukan adalah azan.
Kemudian berwudhu’, berkumpul beramai-ramai untuk berjama‘ah, bersembahyang sunat
sebelum bersembahyang fardhu "Ashar dan lain-lain. Dalam keadaan ini, waktu di antara selepas
bersembahyang *Ashar itu hingga terbenam matahari tentu sekali lebih pendek daripada waktu
Zohor. (5) Apa yang disebut oleh Nabi s.a.w. ini hanya suatu perbandingan. Dalam sesuatu
perbandingan tidak semestinya terdapat kesamaan dan keserupaan seratu peratus di antara 4sie
dan 4 45 (sesuatu yang dibandingkan dengan sesuatu yang dibandingkan dengannya). Apa lagi
hukum-hakam agama tidak harus diambil daripada hadits-hadits perbandingan atau tamsilan,
seperti kata Imamul Haramain. (6) Nabi s.a.w. menggunakan bahasa taghlib di sini. Walaupun
Baginda s.a.w. telah menyebutkan kedua-dua Ahli Kitab bertanya, yang bertanya sebenarnya
hanya Ahli Taurat sahaja. Penggunaan bahasa seperti ini dipanggil juga ses=sll 4 vl asee (lafaz
umum yang tidak dimaksudkan umum, malah yang sebenar-benarnya dimaksudkan ialah khusus).
(7) Maksud kata-kata golongan Nashara: “padahal kami berkerja lebih banyak lagi (daripada
mereka)” ialah kerja atau amalan yang telah kami buat lebih berat dan lebih sukar daripada kerja
atau amalan mereka. Ia tidak ada kena mengena dengan panjang atau pendeknya tempoh zaman
mana-mana golongan. Itulah dia tujuh jawapan yang diberikan oleh pihak-pihak yang tidak
bersetuju dengan pendapat Ahnaaf (‘ulama’-'ulama’ pendokong mazhab Imam Abu Hanifah).

"7 Athraaf hadits ini dapat dilihat pada enam tempat yang lain. Pertama di bawah: Ss J\A\é" <
S calai Kedua di bawah: siesd 3ia ) )Y b, Ketiga di bawah: Usid) Lo & FSRPRI
Keempat di bawah: 2380 jis e (15l Jiad (b Kelima di bawah: 335915 4bidl L3 L6, Dan keenam d1
bawah: U s 515500 150 5 i A U o

810



525- Abu Kuraib meriwayatkan kepada kami, katanya: Abu Usamah meriwayatkan
kepada kami daripada Buraid daripada Abi Burdah daripada Abi Musa daripada Nabi
s.a.w. (sabdanya): “Perbandingan orang-orang Islam, Yahudi dan Nashara adalah seperti
seseorang yang mengupah satu kumpulan orang supaya mereka berkerja untuknya

sehingga ke waktu malam.””’

Mereka pun berkerjalah sehingga separuh siang, selepas itu
mereka berkata: “Kami tidak perlu kepada upahmu.” Maka lelaki tadi mengupah (pula)
kumpulan yang lain.” Lelaki itu berkata: “Sempurnakanlah baki hari kamu. Kamu akan
mendapat apa yang telah aku syaratkan (janjikan).” Mereka pun berkerja sehingga (ke
waktu) sembahyang *Ashar. (Kemudian) Mereka berkata (kpdnya): “Ambillah upah kerja

kami itu. (Kami tak mau!)”. Orang tadi mengupah (pula) kumpulan yang lain. Kumpulan

% Apakah perbandingan yang terdapat di dalam hadits Abi Musa al-Asy'ari ini menggambarkan
peristiwa yang sama dengan perbandingan yang terdapat di dalam hadits Ibnu "Umar sebelumnya,
atau ia menggambarkan dua perbandingan yang berlainan? Para ‘ulama’ terbahagi kepada dua
kumpulan dalam masalah ini. (1) Hafiz Ibnu Hajar, Jalaluddin as-Suyuthi dan orang-orang yang
sependapat dengan mereka mengatakan, kedua-dua hadits itu mengandungi dua kisah dan dua
perbandingan yang berlainan. Antara alasan mereka ialah siyaaq atau kandungan kedua-duanya
berbeza. Kalau hadits Ibnu 'Umar menyebutkan, Ahli Taurat dan Ahli Injil mendapat satu-satu
qiraath atas amalan mereka yang tidak sampai ke penghujungnya, maka hadits Abu Musa
menyebutkan, mereka tidak mendapat apa-apa kerana mereka tidak mahu mengambilnya. Hadits
Ibnu "Umar menggambarkan peribadi Ahli Taurat dan Ahli Injil yang agak lembut, sedangkan
hadits Abu Musa menggambarkan sikap mereka yang kasar dan biadab. Di dalam hadits Ibnu
‘Umar Nabi s.a.w. menggambarkan kegagalan Ahli Taurat dan Ahli Injil dengan kata Baginda
s.a.w. lsiae, satu perkataan yang agak lembut. Di dalam hadits Abu Musa pula mereka
menyanggah pengupah sama ada dengan berkata: “Kami tidak perlu kepada upahmu.” Dengan
nada kasar. Atau “Ambillah upah kerja kami itu. (Kami tak mau!)”. Dengan nada orang yang
merajuk, marah atau memerli. Hadits Abu Musa seolah-olahnya menggambarkan dua qiraath
yang diberikan kepada Ahli al-Qur’an kemudiannya itu adalah yang tidak diambil atau tidak
diberikan kepada Ahli Taurat dan Ahli Injil. Sedangkan di dalam hadits Ibnu "Umar tidak ada
bayangan dan gambaran seperti itu. (2) Ibnu Rusyaid, Maulana Zakariya dan orang-orang yang
sependapat dengan mereka pula mengatakan, kedua-dua hadits Ibnu "Umar dan Abu Musa itu
sebenarnya menggambarkan kisah atau perbandingan yang sama. Perbezaan yang terdapat di
dalam kedua riwayat itu berpunca daripada tasharruf perawi dalam mengikhtisarkan hadits atau
mentakmilkannya ataupun kerana hadits itu disampaikan oleh Nabi s.a.w. sebanyak dua kali
sekurang-kurangnya. Ibnu "Umar meriwayatkan apa yang didengarinya daripada Nabi s.a.w. dan
Abu Musa juga meriwayatkan apa yang didengarinya daripada Nabi s.a.w. Pada pendapat penulis,
pendapat golongan kedua ini lebih tepat. Kemusykilan yang dikemukakan oleh ad-Dauudi akan
terjawab dengan sendirinya apabila hadits Ibnu 'Umar dan hadits Abu Musa kedua-dua sekali
diletakkan di hadapan. Hadits Ibnu "Umar menggambarkan Ahli Taurat dan Ahli Injil yang ta'at
dan muslim. Sementara hadits Abu Musa pula menggambarkan Ahli Taurat dan Ahli Injil yang
ingkar dan kafir. Golongan pertama tetap mendapat upahnya, walaupun tidak penuh. Golongan
kedua pula langsung tidak mendapat upah kerana kesombongan, kebongkakan dan kekufuran
mereka.

811



ini terus berkerja sechingga terbenam matahari. Kerananya mereka mendapat dengan

sempurna ganjaran kedua-dua kumpulan (yang telah berkerja sebelum itu).”*"'

*! Maulana Wahiduz Zaman di dalam Taisirul Baari Syarah Bukharinya menulis: “Hadits ini
mengemukakan suatu perbandingan tentang orang-orang Yahudi, Nashara dan orang-orang Islam.
Orang-orang Yahudi telah beriman kepada Musa a.s. dan mengikut ajaran Kitab Taurat. Selain
tidak menerima Kitab Injil dan al-Qur’an sebagai kitab suci dari Allah, mereka juga tidak percaya
kepada Nabi ‘Isa dan Nabi Muhammad s.a.w. sebagai utusan Allah. Orang-orang Nashara pula
walaupun percaya kepada Kitab Injil dan Nabi "Isa a.s., namun mereka tidak percaya kepada Nabi
Muhammad s.a.w. dan tidak mahu menerima al-Qur’an yang dibawanya. Kerana itu segala usaha
kedua golongan tersebut menjadi sia-sia saja. Kedua golongan Yahudi dan Nashara tidak
mendapat pahala yang septutnya diperolehi mereka di akhirat nanti. Umat Muhammad datang
paling akhir ke dunia dan berkerja sebentar sahaja. Tetapi mereka melakukan kerja dengan baik
dan sempurna sebagaimana dijanjikan. Mereka percaya kepada semua kitab yang diturunkan dari
langit dan nabi-nabi yang dilantik Allah sebagai utusanNya. Maka mereka berhak mendapat
ganjaran yang penuh sebagaimana dijanjikan.” Antara pengajaran, panduan dan pedoman
yang dapat diambil daripada hadits 524 dan 525 di atas ialah: (1) Nabi s.a.w. selalu juga
menjadikan perbandingan dan tamsilan sebagai medium pengajarannya. (2) Memberi ganjaran
kepada setiap pekerja atau setiap orang yang beramal adalah sunnatullah. (3) Pekerja yang tidak
menepati syarat perjanjian untuk menyiapkan sesuatu pekerjaan dalam tempoh tertentu juga
berhak menerima habuan selayaknya. (4) Pekerja yang menepati syarat perjanjian berhak
mendapat sepenuhnya apa yang dijanjikan. (5) Hasil usaha manusia itu tidak sama. Ada yang
berusaha dalam masa agak panjang dan lama, tetapi hasilnya tidak seberapa. Ada pula yang
berkerja dalam masa yang singkat saja, tetapi hasil yang diperolehinya jauh lebih banyak dan
lebih lumayan daripada golongan yang pertama tadi. Ada juga yang tidak mendapat apa-apa hasil
daripada usaha dan penat lelahnya. Segala masa dan tenaga yang dicurahkan hilang dengan sia-
sia saja. (6) Beradab dan bersopan dalam penggunaan bahasa. (7) Tidak salah bertanya seseorang
tentang sebab bagi sesuatu tindakan yang diambilnya. (8) Keharusan mengemukakan alasan
dalam pengadilan. (9) Ahli Taurat dan Ahli Injil adalah Ahlil Kitab. (10) Sikap sombong dan
bongkak sering kali merugikan diri sendiri. (11) Allah s.w.t. bersifat adil. Dia tidak menzalimi
sesiapa pun dari kalangan hamba-hambaNya. (12) Dengan limpah kurniaNya Allah juga ada
melebihkan seseorang daripada seseorang yang lain atau satu umat daripada satu umat yang lain.
(13) Setiap umat terikat dengan amanah yang diserahkan Allah kepadanya. (14) Syari'at nabi-
nabi sebelum Muhammad semuanya termansukh dengan syari‘at yang dibawa oleh Nabi
Muhammad s.a.w. (15) Nabi-nabi dan rasul-rasul yang diutuskan Allah semuanya benar. Percaya
kepada semua mereka adalah sebahagian daripada iman. Tidak percaya atau menolak salah
seorang daripada mereka pula menyebabkan kekufuran. (16) Kelebihan umat Muhammad
berbanding umat-umat yang lalu. Walaupun umur umat Muhammad tidak sepanjang umur umat-
umat yang lalu dan tempoh kerja mereka pula tidak lama, namun ganjaran yang diterima mereka
melebihi ganjaran yang diterima orang-orang lain. Itu semua berlaku dengan kehendak Allah dan
limpah kurniaNya. (17) Kenyataan hingga ke hari ini membuktikan kebenaran perbandingan dan
dan tamsilan yang dibuat Nabi s.a.w. di dalam dua hadits di atas. Orang-orang Yahudi dan
Nashara hanya dapat bertahan hingga separuh jalan sahaja dalam membawa amanah Allah dan
dalam mempartahankan agama yang dibawa nabi masing-masing. Ajaran paling asas seperti
tauhid pun tidak dapat dipertahankan mereka. Berbeza dengan umat Muhammad s.a.w. kerana
merekalah satu-satunya umat yang dapat mempertahankannya hingga ke hari ini dan in syaa’
Allah hingga ke hari kiamat seperti yang diisyaratkan oleh Baginda s.a.w. di dalam dua hadits ini.
(18) Antara punca kelebihan umat Muhammad s.a.w. ialah kekuatan keyakinan dan kesungguhan
mereka dalam menjaga prinsip-prinsip agama. Kalau ada pun di kalangan mereka yang

812



Lol s.0 8

’u\/)u)““u‘uﬁ’ﬂ\ "“ﬂ&d\!}u)au“wju\a

100- Bab Waktu Waghrib.9%* ~ Atha’ Berkata: Orang Sakit Boleh Wenjama *
Sembahyang Waghrib Dan Isyaa’ .9

melencong atau tersasul, maka kebanyakannya hanyalah dalam perkara-perkara furu'.
Penyelewengan dalam bidang ‘agidah kalau pun ada hanya di kalangan segelintir atau
sekelompok masyarakat sahaja. Ia tidak melibatkan semua umat atau majoriti umat. Keadaannya
bagaimanapun tetap terkawal hingga ke suatu masa yang ditentukan oleh Allah untuk
menamatkan riwayat hidup dunia ini. (19) Kedua-dua Ahli Kitab, Ahli Taurat dan Ahli Injil ada
yang ta'at dan meninggal dunia sebagai muslim dan ada juga yang derhaka dan meninggal dunia
sebagai kafir. (20) Antara Ahlil Kitab yang ta'at dan muslim ialah mereka yang berpegang
kepada Kitab Taurat dan Injil yang tidak diselewengkan dan mereka yang percaya kepada
kerasulan Muhammad s.a.w. Imam Bukhari mengulang sebut hadits 525 ini sekali lagi di
bawah: Jillt I ladll (e 851 G,

92 Hampir-hampir tidak ada khilaf di antara ‘ulama’ tentang permulaan waktu Maghrib. Waktu
Maghrib menurut mereka bermula apabila terbenam matahari. Bagaimanapun menurut segelintir
‘ulama’, waktu Maghrib bermula ketika bintang mulai kelihatan. Pendapat ini sebenarnya adalah
pendapat syaz dan marjuh. [a kemudiannya menjadi syi'ar golongan Rawaafidh dan lain-lain ahli
bid'ah. Antara tokoh yang dikatakan berpendapat begini ialah Thawus, *Athaa’ dan Wahab bin
Munabbih. Mereka berhujah dengan hadits Abi Bashrah al- Ghifaari, kata beliau: A Ul b L
yjuufa}tuutswbs\;wuwmsr&au\sw;;w} ISRIIATY uudmumu,m,j\g“}upmg.a
A0 Sallny datil iy A2 w6 83 Bermaksud: Rasulullah s.a.w. mengimami kami bersembahyang
‘Ashar di Mukhammash. Lalu Beliau s.a.w. bersabda: Susungguhnya sembahyang ini telah
difardhukan ke atas orang-orang sebelum kamu. Mereka menyia-nyiakannya. Sesiapa dapat
menjaganya dengan baik, dia berhak mendapat dua pahala. Dan tiada semabahyang selepasnya
sehingga terbit as-syahid. As-syahid adalah bintang. (Hadits riwayat Muslim, Nasaa’i, Thahaawi,
Abu Ya'la. At-Thabaraani dan lain-lain). Bahagian yang bergaris di bawahnya itu tempat
pegangan mereka. Padahal as-syahid itu adalah kinayah (kiasan) kepada malam atau waktu
terbenamnya matahari. Kata Imam at-Thahaawi di dalam Ma'aani al-Aatsaar: U3 s rn-ﬂ\ E;ﬂa 1 i
O s e u,su_um ,)s;usén\J,deﬁﬁ\ 134 u\Jmﬁ&wdyu_\;u.mmdyjumuﬁu\s}@j
u,d‘g@umumdyju; JEY & By A e w_.s),_qump_m}a aalal 56 caln e a5, i Gl
ohaslly Huall &35 13 Bermaksud: Kata mereka: “Terbit bintang itu adalah permulaan waktunya
(Maghnb) ” Sabda Rasulullah s.a.w. “Dan tiada sembahyang selepasnya (*Ashar) sehingga
kelihatan as-syahid”, pada pandangan kami berakhir setakat itu sahaja, seperti yang diriwayatkan
oleh al-Laits. As-syahid pula bererti malam. Tetapi perawi selain al-Laits menafsirkan as-syahid
dengan bintang. Tafsiran itu hanya berdasarkan pendapatnya semata-mata. Ia tidak diriwayatkan
daripada Nabi s.a.w. Sedangkan atsar-atsar daripada Baginda s.a.w. yang mutawatir menyebutkan
bahawa Baginda s.a.w. selalu bersembahyang Maghrib sebaik saja matahari terbenam.” Bagi
penulis, kalau pun pernah Rasulullah s.a.w. bersembahyang Maghrib pada ketika bintang naik
atau kelihatan, maka itu tidak membuktikan kebiasaan Baginda. Ia tidak lebih daripada untuk
menyatakan keharusan bersembahyang Maghrib pada ketika itu semata-mata, selain
menunjukkan waktu Maghrib itu berpanjangan hingga ke waktu "Isyaa’ selepas hilangnya syafaq.
Hafiz Ibnu Hajar pula berkata: Cuss el 8 4 ) alegall i ban salls 5 poms ol G inn e Cuslall o2y Juind
axill aaLiN g 2aliW (5 s Waaay $3a Yy Bermaksud: Hadits-hadits (yang dikemukakan oleh Bukhari di
bawah bab) ini menunjukkan dha'ifnya hadits Abi Bashrah (tadi): “Dan tiada sembahyang
selepasnya (' Ashar) sehingga terbit as-syahid. As-syahid adalah bintang.” Kata Imam an-Nawawi

813



	bukhari asal 776
	bukhari asal 777
	bukhari asal 778
	bukhari asal 779
	bukhari asal 780
	bukhari asal 781
	bukhari asal 782
	bukhari asal 783
	bukhari asal 784
	bukhari asal 785
	bukhari asal 786
	bukhari asal 787
	bukhari asal 788
	bukhari asal 789
	bukhari asal 790
	bukhari asal 791
	bukhari asal 792



