
golongan tertentu, lantaran riwayat-riwayat yang kurang sahih pada pandangan mereka lebih
releven berbanding yang lebih sahih atau yang paling sahih. Sesetengah pihak apabila
diberitahu pendapat 'ulama' tertentu yang berbeza-beza, akan rnengkritik dan membuat bising
kerana menganggap informasi yang diberikan tidak tetap dan rnenimbulkan kekeliruan. Kritikan
sebegini sebenarnya tirnbul berikutan kurangnya pendedahan tentang metodologi kitab-kitab
hadits. Mereka yang biasa dengan pengajian hadits tidak akan berasa pelik dengan perbezaan
pendapat yang banyak dari seorang imam mujtahid. Contohnya boleh dilihat daripada sepuluh
pandangan 'ulama' yang disenaraikan tadi. Imarn Ahrnad sendiri mempunyai beberapa pendapat
berkenaan hukum rnengadap atau membelakangi qiblat. Bagaimana akan ditentukan yang mana
satu daripadanya menjadi pegangannya? Walaupun jawapannya boleh diperolehi dengan melihat
pendapat manakah yang ditarjihkan oleh 'ulama'-'ulama' mazhab beliau, hakikatnya beliau tetap
mempunyai beberapa pandangan yang berlainan. Keadaan sebegini terjadi kerana bagi setiap
pendapat yang dikeiuarkan beliau terdapat sandaran dan dalil-dalil yang tersendiri berupa hadits.
Maulana Muhammad AnvVar Shah al-Kashmiri di dalam Syarah Tirmizinya al-'Arfu as-Syazi
ada menerangkan qaedah yang digunapakai oleh 

'ularna'-'ulama' 
mazhab yang besar dalarn

mengeluarkan sesuatu hukum atau mentarjihkannya. Imam Ahmad mengeluarkan
pendapatnya berdasarkan dua faktor utama. Pertafi]anya hadits yang sahih atau hasan dan yang

keduanya ialah amalan serta pendapat para sahabat dan tabi'in. Jika terdapat perbezaan pendapat

di kalangan para sahabat tentang sesuatu amalan, nescaya akan diketahui wujud beberapa riwayat
(pendapat) yang berbeza dari Imam Ahmad. Boleh difahami berdasarkan kenyataan ini bahawa
apabila terdapat banyak riwayat sahih atau hasan yang bercanggah dan berbeza, Imam Ahrnad
akan berpendapat kesemuanya boleh diamalkan. Bagairnanapun seperti disebutkan sebelurn ini
'ulanra'-'ulama' 

mazhab Hambali telah membuat kajian untuk mentarjihkan pendapat beliau yang

dianggap paling kuat. Sikap dan pendirian Imam Malik berlainan. Menurut qaedah umurn dan
kebiasaan Imam Malik. keutamaan akan diberikan kepada arnalan Ahli Madinah bilamana beliau
rnentarjihkan pendapat, walaupun ia kelihatan bercanggah dengan hadits rnarfu'. Tetapi qaedah ini
tidak menjadi pegangan beliau sepanjang rnasa. Ada ketikanya beliau lebih mengutamakan hadits

marfu'daripada arnalan Ahli Madinah. Imam Syafi'e pula akan mengambil hadits marfu' yang

paling sahih di antara sekian banyak hadits bilamana terdapat hadits yang bercanggah dalam

sesuatu masalah. Namun begitu dalam bab yang sedang dibincangkan ini Imam Syafi'e tidak pula

menjadikan hadits Abu Ayy.ub sebagai pegangan utamanya walaupun ia adalah yang paling hasan

dan paling sahih. Jelas di sini bahawa 'ularna'-'ularna' mujtahidin tidak sentiasa mengikat diri

mereka dengan qaedah yang bahkan diiltizamkan oleh mereka sendiri. Adakalanya disebabkan

wujud situasi yang tertentu, mereka akan mengutamakan pandangan yang lain, walaupur-r akar-r

kelihatan bercanggah dengan qaedah asal yang diterirna urereka. Kaedah umum Imam Abu

Hanifah dalam mengeluar dan mentarjihkan pendapat ialah beliau akan berpegang dan bersandar
kepada semua hadits-hadits marfu' berhubung dengan sesuatu masalah. Kernudian beliau akau

rnemilih di antara sekian banyak hadits marfu' itu hadits yang akan dijadikan qaedah asas dan

usul dalarn masalah berkenaan. Hadits-hadits yang lain akan dipadankan dan disesuai atau

dita'wil agar tidak bertentangan dengan hadits yang telah dijadikan sebagai asas atau usul tadi. Di

antara qaedah umurr yang menjadi prinsrp dan pegangan beliau juga ialah apabila bertembung

haclits qauli dan hudits .fb'li, hadits qauli akan ditarjihkan. Contohnya dapat anda lihat dalarn
rnasalah hukum rnengadap dan rnembelakangi qiblat ketika membuang air yang sedang

89



dibincangkan sekarang. Imam Abu Hanifah mentarjihkan hadits Abu Ayyub berbanding hadits
Jaabir dan hadits Ibnu 'Umar, kerana riwayat daripada Abi Ayyrb merupakan hadits qauli
(sabdaan Nabi s"a.w.), manakala hadits Jaabir dan Ibnu 'Umar hanya menggambarkan tingkah
laku Nabi s.a.w. sahaja. Tidak ada sabdaan daripada Nabi s.a.w. yang mernbenarkan perbuatan
itu, walaupun ianya dilakukan oleh Baginda sendiri. Ada kemungkinan ianya khusus dengan
Baginda s.a.w. sahaja" Kemungkinan-kemungkinan yang lain juga masih ada. Dengan dernikian
hadits seperti itu tidak wajar dijadikan asas utama dalam membuat keputusan.
Para imam mujtahid juga mempunyai beberapa panduan lain apabila berhadapan dengan dua
hadits yang bercanggah antara satu dengan yang lain. Di dalam mazhab Syafi'e, antara qaedah
utatna yang digunakan ialah penyesualan (.j+dlr i,+i"3ll) hadits antara satu sama lain. Jika
terdapat ruang yang membolehkan kedua-duan-va diterima pakai, ia akan dimanfa'atkan.
Misalnya dengan mentafsirkan atau menganggap kedua-dua hadits tersebut terta'luk dengar-r
keadaan yang tertentu, sepertimana dalarn bab ini. Apabila Imam Syafi'e mendapati ada riwayat
yang melarang dan ada yang membolehkan, beliau cuba menyesuaikan kedua-duanya. Lalu
beliau memutuskan larangan yang terdapat di dalam hadits Abu Ayyub itu khusus untuk di tanah
lapang atau di kawasan terbuka. Hukumnya menjadi harus jika seseorang berada di dalam
bangunan atau tandas sebagaimana yang ditunjuki hadits Jaabir dan Ibnu 'Umar.

Jika jalan penyesuaian (c3.g" s.JlJ d#Idjl) tidak ditemui untuk mengkompromikan dua hadits yang
bertentangan, maka akan ditarjih hadits yang lebih kuat di antara keduanya. Antara usul yang
diguna untuk mentarjihkan hadits ialah mengambil kira yang lebih sahih dan yang manakah lebih
banyak saluran periwayatannya. Perawi-perawinya pula akan dipastikan, yang mana lebih faqih.
Setelah keputusan dibuat, hadits yang tidak ditarjihkan tidak dikira sebagai mansukh. Ia tetap
diterima sesuai dengan keadaannya sebelum itu, sama ada sqhih ataupun hasun, Kedudukannya
tidak akan bertukar rnenjadi dha'if dengan sebab ditarjihkan.
Jika qaedah tarjih tidak dapat menyelesaikan masalah, maka qaedah nusukh digunakan. Iaitu
dengan mengatakan salah satu daripada dua hadits tersebut sudah dirnansukhkan. Hadits-hadits
tersebut akan dikaji bagi rnenentukan yang manakah lebih sesuai dijadikan nasikh dan yang mana
pula lebih patut dianggap sebagai munsttkh (telah dimansukhkan). Proses untuk menentukan
hadits manakah yang telah dirnansukhkan _iuga perlu mengikuti qaedah serta kriteria yang
tertentu. Ia tidak boleh dilakukan sembarangan. Malah banyak khilaf berlaku di kalangan 'ulama'

dalarn membuat keputusan yang manakah lebih sesuai menjadi nasikh dan yang mana pula
munsukh"
Jika jalan penyelesaian masih tidak dapat dicari setelah qaedah nasakh digunakan, maka
'ulatna' 

di dalam Mazhab Syafi'e akan mengguna qaedah lain untuk dijadikan sebagai dasar
setelah menggunakan qaedah tasocluth (sama-sama tidak boleh" dipakai). Kaedah ini akan
lnellgugurkan kedua-dua hadits yang bertentangan daripada digunakan sebagai asas kepada mana-
mana keputusan. Apabila kedua-duanya tidak lagi terpakai, maka keputusan dalam perkara
berkenaan akan kembali kepada qaedah: L[)l ?G ,,Jc U.Jl ijj; ,+ o:qy1 or;lr,yt d rjLyr
Bermaksud: Asal kepada segala perkara atau benda adalah harus kecuali terdapat dalil yang
rnenunjukkan ia tidak harus. Inilah qaedah yang dipakai di dalam Mazhab Syafi'e dalarn
rnenentukan pernilihan antara dua hadits yang saling bercanggah.
Mazhab Hanafi pula mempunyai cara dan qaedah yang berbeza daripada mazhab Syafi'e.
Mereka mula-mula sekali akan menggunakan qaedah nasakh, kernudian tar.iih, kemudian tathbiq

90



dan akhir sekali tasaquth. Mereka memilih menggunakan qaedah nasakh terlebih dahulu ketika

hendak mentarjihkan salah satu daripada dua hadits yang berlawanan. Dalam membuat keputusan

mereka tidak sekadar menentukan hadits mana yang diriwayatkan dahulu atau kemudian, malah

mereka juga melihat kepada beberapa keadaan lain, seperti kedudukan sanad hadits yang lebih

kuat di samping mempunyai ma'na yang lebih jelas dan sebagainya. Jika sesuatu hadits itu tidak

mempunyai kedudukan yang kuat, apalagi kalau dianggap dha'ii maka ia tidak layak

lnemansukhkan yang bertentangan dengannya. Sebagai contoh, hadits Abu Ayyub dengan hadits

Jaabir dan Ibnu 
'Umar. Walaupun hadits Jaabir dan Ibnu 

'Umar diriwayatkan kernudian daripada

hadits Abu Ayyub, ia tidak mempunyai kelayakan metnansukhkan yang pertama kerana di dalarn

sanadnya terdapat Ibnu Ishag, Ibnu Lahi'ah dan lain-lain perawi yang dipertikaikan oleh para
'ulama'. Imam at-Tirmizi sendiri menyebutkan Ibnu Lahi'ah sebagai seorang yang clha'il.

Riwayat Ibnu lshaq pula dinyatakan sebagai hctsem. Tetapi seperti telah dibincangkan sebelum itti,

pengertian husun mengikut istilah Tirrrizi tidaklah sebagaimana yang biasa difahami. Ada

kernungkilan hadits ini pada hakikatnya dha'if, tetapi disebabkan ia mempunyai banyak thuntq

(saluran) atau syawahid, kedudukannya di sisi Imatn Tirmizi menjadi hasun. Biar apa pun, pada

hakikarnya ia tetap sebuah hadits dha'i/'. Dengan demikian kedua-dua hadits ini tidak merrpunyai

kelayakan untuk memansukhkan hadits Abu Ayyub dan hadits-hadits lain seumpalnanya.

Secara ringkas dapatlah disimpulkan bahawa punca kepada perbezaan pendapat *ulama' dalan-r

masalah ini ialah adanya beberapa hadits yang bertentangan antara satu sama lain. Hadits-hadits

itu ialah: (a) Hadits 7 di dalarn Jaami' Tirmizi yang sedang kita bincangkan sekarang, iaitu hadits

riwayat Abu Ayyub al-Ansha an r.a. dan juga hadits-hadits yang diisyaratkan oleh Tirmizi dengan

karanya: "Berhubung dengan bab ini ada juga riwayat daripada 
'Abdullah bin al-Haarits bin

Jaz'rn al-Zubaydr, Ma'qil bin Abi al-Haytsarn, Abu Urnaamah, Abu Hurairah dan Sahl bin

Hunaif." Hadits Abu Ayyub disepakati para 'ularna' hadits sebagai hadits yang paling sahih

dalam masalah ini. Hadits-hadits ini menjadi pegangan golongan (l) yang tersebut tadi. Mereka

beristidlal dengan larangan Rasulullah s.a.w. yang bersifat umum di dalamnya. Ia tnerangkulni

perbuatan mengadap qiblat dan membelakangirrya secara urnuln dan rnutlaq. Tidak kira saura ada

di tanah lapang dan kasawan terbuka atau di dalarn bangunan dan tandas. (b) Hadits Ibnu 
'Umar,

iaitu hadits 9 di dalam Jaami' Tirmizi. Ia dijadikan dalil oleh golongan (2) untuk keharusan

mengadap dan mernbelakangi qiblat secara mutlaq. Golongan (3) untuk keharusan di dalan-r

bangunan atau binaan khusus sahaja. Golongan (4) untuk keharusan membelakangi qiblat secara

rnutlaq. Golongan (5) untuk keharusan membelakangi qiblat sahaja kalau di dalam teinpat khusus

yang berdirrding seperti randas atau di dalarn bangunan. Golongan (8), (9) dan (10) untuk hukurn

rnakruh tanzihi atau tahrimi dan isaa'ah rnembelakangi qiblat sahaja. (c) Hadits Jaabir, iaitu

hadits 8 di dalarn Jaarni' Tinnizi. Golongan (2) menjadikannya sebagai salah satu dalil uutuk

keharusan rnengadap qiblat dan mernbelakangirrya secara mutlaq. Golongan (3) juga

rnenjadikanltya sebagai dalil untuk keharusan mengadap qiblat di dalarn bangunan atau taudas

sahaja. (d) Hadits 
'Aaishah yang diriwayatkan oleh Ahmad, lbnu Majah dan lain-lain. [a

dijadikan dalil oleh golongan (2) untuk keharusan mengadap dan membelakangi qiblat secara

nuriaq. Ia juga dijadikan dalil oleh golongan (3) yang mengharuskan mengadap dan

membelakangi qiblat di dalam bangunan atau di dalam tempat tertutup seperti tandas. (e) Hadits

Ma'qil bin Abi Ma'qil al-Asadi yang diriwayatkan oleh Abu Daud, Ahmad, Ibnu Majah dan lain-

lain. Ia dijadikan dalil oleh golongan (6) yang tersebut di atas. Itulah secara kasarnya lima hadits

9 1


	page 89
	page 90
	page 91

