golongan tertentu, lantaran riwayat-riwayat yang kurang sahih pada pandangan mereka lebih
releven berbanding yang lebih sahih atau yang paling sahih. Sesetengah pihak apabila
diberitahu pendapat 'ulama’ tertentu yang berbeza-beza, akan mengkritik dan membuat bising
kerana menganggap informasi yang diberikan tidak tetap dan menimbulkan kekeliruan. Kritikan
sebegini sebenarnya timbul berikutan kurangnya pendedahan tentang metodologi kitab-kitab
hadits. Mereka yang biasa dengan pengajian hadits tidak akan berasa pelik dengan perbezaan
pendapat yang banyak dari seorang imam mujtahid. Contohnya boleh dilihat daripada sepuluh
pandangan ‘ulama’ yang disenaraikan tadi. Imam Ahmad sendiri mempunyai beberapa pendapat
berkenaan hukum mengadap atau membelakangi qiblat. Bagaimana akan ditentukan yang mana
satu daripadanya menjadi pegangannya? Walaupun jawapannya boleh diperolehi dengan melihat
pendapat manakah yang ditarjihkan oleh ‘ulama’-"ulama’ mazhab beliau, hakikatnya beliau tetap
mempunyai beberapa pandangan yang berlainan. Keadaan sebegini terjadi kerana bagi setiap
pendapat yang dikeluarkan beliau terdapat sandaran dan dalil-dalil yang tersendiri berupa hadits.
Maulana Muhammad Anwar Shah al-Kashmiri di dalam Syarah Tirmizinya al-'Arfu as-Syazi
ada menerangkan qaedah yang digunapakai oleh ‘ulama’-'ulama’ mazhab yang besar dalam
mengeluarkan sesuatu  hukum atau mentarjihkannya. Imam Ahmad mengeluarkan
pendapatnya berdasarkan dua faktor utama. Pertamanya hadits yang sahih atau hasan dan yang
keduanya ialah amalan serta pendapat para sahabat dan tabi'in. Jika terdapat perbezaan pendapat
di kalangan para sahabat tentang sesuatu amalan, nescaya akan diketahui wujud beberapa riwayat
(pendapat) yang berbeza dari Imam Ahmad. Boleh difahami berdasarkan kenyataan ini bahawa
apabila terdapat banyak riwayat sahih atau hasan yang bercanggah dan berbeza, Imam Ahmad
akan berpendapat kesemuanya boleh diamalkan. Bagaimanapun seperti disebutkan sebelum ini
‘ulama’-'ulama’ mazhab Hambali telah membuat kajian untuk mentarjihkan pendapat beliau yang
dianggap paling kuat. Sikap dan pendirian Imam Malik berlainan. Menurut qaedah umum dan
kebiasaan Imam Malik, keutamaan akan diberikan kepada amalan Ahli Madinah bilamana beliau
mentarjihkan pendapat, walaupun ia kelihatan bercanggah dengan hadits marfu’. Tetapi qaedah ini
tidak menjadi pegangan beliau sepanjang masa. Ada ketikanya beliau lebih mengutamakan hadits
marfu’ daripada amalan Ahli Madinah. Imam Syafi'e pula akan mengambil hadits marfu’ yang
paling sahih di antara sekian banyak hadits bilamana terdapat hadits yang bercanggah dalam
sesuatu masalah. Namun begitu dalam bab yang sedang dibincangkan ini Imam Syafi’e tidak pula
menjadikan hadits Abu Ayyub sebagai pegangan utamanya walaupun ia adalah yang paling hasan
dan paling sahih. Jelas di sini bahawa 'ulama’-'ulama’ mujtahidin tidak sentiasa mengikat diri
mereka dengan qaedah yang bahkan diiltizamkan oleh mereka sendiri. Adakalanya disebabkan
wujud situasi yang tertentu, mereka akan mengutamakan pandangan yang lain, walaupun akan
kelihatan bercanggah dengan qaedah asal yang diterima mereka. Kaedah umum Imam Abu
Hanifah dalam mengeluar dan mentarjihkan pendapat ialah beliau akan berpegang dan bersandar
kepada semua hadits-hadits marfu’ berhubung dengan sesuatu masalah. Kemudian beliau akan
memilih di antara sekian banyak hadits marfu’ itu hadits yang akan dijadikan qaedah asas dan
usul dalam masalah berkenaan. Hadits-hadits yang lain akan dipadankan dan disesuai atau
dita’wil agar tidak bertentangan dengan hadits yang telah dijadikan sebagai asas atau usul tadi. Di
antara qaedah umum yang menjadi prinsip dan pegangan beliau juga ialah apabila bertembung
hadits qauli dan hadits fe'li, hadits gqauli akan ditarjihkan. Contohnya dapat anda lihat dalam
masalah hukum mengadap dan membelakangi qiblat ketika membuang air yang sedang

89



dibincangkan sekarang. Imam Abu Hanifah mentarjihkan hadits Abu Ayyub berbanding hadits
Jaabir dan hadits Ibnu ‘Umar, kerana riwayat daripada Abi Ayyub merupakan hadits gauli
(sabdaan Nabi s.a.w.), manakala hadits Jaabir dan Ibnu "Umar hanya menggambarkan tingkah
laku Nabi s.a.w. sahaja. Tidak ada sabdaan daripada Nabi s.a.w. yang membenarkan perbuatan
itu, walaupun ianya dilakukan oleh Baginda sendiri. Ada kemungkinan ianya khusus dengan
Baginda s.a.w. sahaja. Kemungkinan-kemungkinan yang lain juga masih ada. Dengan demikian
hadits seperti itu tidak wajar dijadikan asas utama dalam membuat keputusan.

Para imam mujtahid juga mempunyai beberapa panduan lain apabila berhadapan dengan dua
hadits yang bercanggah antara satu dengan yang lain. Di dalam mazhab Syafi'e, antara qaedah
utama yang digunakan ialah penyesuaian (3#s3s 3ukill) hadits antara satu sama lain. Jika
terdapat ruang yang membolehkan kedua-duanya diterima pakai, ia akan dimanfa atkan.
Misalnya dengan mentafsirkan atau menganggap kedua-dua hadits tersebut terta'luk dengan
keadaan yang tertentu, sepertimana dalam bab ini. Apabila Imam Syafi'e mendapati ada riwayat
yang melarang dan ada yang membolehkan, beliau cuba menyesuaikan kedua-duanya. Lalu
beliau memutuskan larangan yang terdapat di dalam hadits Abu Ayyub itu khusus untuk di tanah
lapang atau di kawasan terbuka. Hukumnya menjadi harus jika seseorang berada di dalam
bangunan atau tandas sebagaimana yang ditunjuki hadits Jaabir dan Ibnu "Umar.

Jika jalan penyesuaian (&£2sdls (xbl) tidak ditemui untuk mengkompromikan dua hadits yang
bertentangan, maka akan ditarjih hadits yang lebih kuat di antara keduanya. Antara usul yang
diguna untuk mentarjihkan hadits ialah mengambil kira yang lebih sahih dan yang manakah lebih
banyak saluran periwayatannya. Perawi-perawinya pula akan dipastikan, yang mana lebih fagih.
Setelah keputusan dibuat, hadits yang tidak ditarjihkan tidak dikira sebagai mansukh. Ia tetap
diterima sesuai dengan keadaannya sebelum itu, sama ada sahih ataupun hasan. Kedudukannya
tidak akan bertukar menjadi dha 'if dengan sebab ditarjihkan.

Jika qaedah tarjih tidak dapat menyelesaikan masalah, maka qaedah nasakh digunakan. laitu
dengan mengatakan salah satu daripada dua hadits tersebut sudah dimansukhkan. Hadits-hadits
tersebut akan dikaji bagi menentukan yang manakah lebih sesuai dijadikan nasikh dan yang mana
pula lebih patut dianggap sebagai mansukh (telah dimansukhkan). Proses untuk menentukan
hadits manakah yang telah dimansukhkan juga perlu mengikuti qaedah serta kriteria yang
tertentu. la tidak boleh dilakukan sembarangan. Malah banyak khilaf berlaku di kalangan ‘ulama’
dalam membuat keputusan yang manakah lebih sesuai menjadi nasikh dan yang mana pula
mansukh.

Jika jalan penyelesaian masih tidak dapat dicari setelah qaedah nasakh digunakan, maka
‘ulama’ di dalam Mazhab Syafi'e akan mengguna qaedah lain untuk dijadikan sebagai dasar
setelah menggunakan qaedah fasaquith (sama-sama tidak boleh dipakai). Kaedah ini akan
mengugurkan kedua-dua hadits yang bertentangan daripada digunakan sebagai asas kepada mana-
mana keputusan. Apabila kedua-duanya tidak lagi terpakai, maka keputusan dalam perkara
berkenaan akan kembali kepada qaedah: 3aly) » e QW U4 i EEN v R S AN
Bermaksud: Asal kepada segala perkara atau benda adalah harus kecuali terdapat dalil yang
menunjukkan ia tidak harus. Inilah qaedah yang dipakai di dalam Mazhab Syafi'e dalam
menentukan pemilihan antara dua hadits yang saling bercanggah.

Mazhab Hanafi pula mempunyai cara dan gaedah yang berbeza daripada mazhab Syafi'e.
Mereka mula-mula sekali akan menggunakan qaedah nasakh, kemudian tarjih, kemudian tathbiqg

90



dan akhir sekali tasaquth. Mereka memilih menggunakan qaedah nasakh terlebih dahulu ketika
hendak mentarjihkan salah satu daripada dua hadits yang berlawanan. Dalam membuat keputusan
mereka tidak sekadar menentukan hadits mana yang diriwayatkan dahulu atau kemudian, malah
mereka juga melihat kepada beberapa keadaan lain, seperti kedudukan sanad hadits yang lebih
kuat di samping mempunyai ma'na yang lebih jelas dan sebagainya. Jika sesuatu hadits itu tidak
mempunyai kedudukan yang kuat, apalagi kalau dianggap dha'if, maka ia tidak layak
memansukhkan yang bertentangan dengannya. Sebagai contoh, hadits Abu Ayyub dengan hadits
Jaabir dan Ibnu ‘Umar. Walaupun hadits Jaabir dan Ibnu "Umar diriwayatkan kemudian daripada
hadits Abu Ayyub, ia tidak mempunyai kelayakan memansukhkan yang pertama kerana di dalam
sanadnya terdapat Ibnu Ishaq, Ibnu Lahi'ah dan lain-lain perawi yang dipertikaikan oleh para
‘ulama’. Imam at-Tirmizi sendiri menyebutkan Ibnu Lahi’ah sebagai seorang yang dha'if.
Riwayat Ibnu Ishaq pula dinyatakan sebagai hasan. Tetapi seperti telah dibincangkan sebelum ini,
pengertian hasan mengikut istilah Tirmizi tidaklah sebagaimana yang biasa difahami. Ada
kemungkinan hadits ini pada hakikatnya dha'if, tetapi disebabkan ia mempunyai banyak thurig
(saluran) atau syawahid, kedudukannya di sisi Imam Tirmizi menjadi hasan. Biar apa pun, pada
hakikatnya ia tetap sebuah hadits dha if. Dengan demikian kedua-dua hadits ini tidak mempunyai
kelayakan untuk memansukhkan hadits Abu Ayyub dan hadits-hadits lain seumpamanya.

Secara ringkas dapatlah disimpulkan bahawa punca kepada perbezaan pendapat "ulama’ dalam
masalah ini ialah adanya beberapa hadits yang bertentangan antara satu sama lain. Hadits-hadits
itu ialah: (a) Hadits 7 di dalam Jaami® Tirmizi yang sedang kita bincangkan sekarang, iaitu hadits
riwayat Abu Ayyub al-Anshaari r.a. dan juga hadits-hadits yang diisyaratkan oleh Tirmizi dengan
katanya: “Berhubung dengan bab ini ada juga riwayat daripada "Abdullah bin al-Haarits bin
Jaz’in al-Zubaydi, Ma'qil bin Abi al-Haytsam, Abu Umaamah, Abu Hurairah dan Sahl bin
Hunaif,” Hadits Abu Ayyub disepakati para ‘ulama’ hadits sebagai hadits yang paling sahih
dalam masalah ini. Hadits-hadits ini menjadi pegangan golongan (1) yang tersebut tadi. Mereka
beristidlal dengan larangan Rasulullah s.a.w. yang bersifat umum di dalamnya. Ia merangkumi
perbuatan mengadap qiblat dan membelakanginya secara umum dan mutlaq. Tidak kira sama ada
di tanah lapang dan kasawan terbuka atau di dalam bangunan dan tandas. (b) Hadits Ibnu "Umar,
iaitu hadits 9 di dalam Jaami' Tirmizi. la dijadikan dalil oleh golongan (2) untuk keharusan
mengadap dan membelakangi qiblat secara mutlaq. Golongan (3) untuk keharusan di dalam
bangunan atau binaan khusus sahaja. Golongan (4) untuk keharusan membelakangi qiblat secara
mutlaq. Golongan (5) untuk keharusan membelakangi qiblat sahaja kalau di dalam tempat khusus
yang berdinding seperti tandas atau di dalam bangunan. Golongan (8), (9) dan (10) untuk hukum
makruh tanzihi atau tahrimi dan isaa’ah membelakangi qiblat sahaja. (¢) Hadits Jaabir, 1aitu
hadits 8 di dalam Jaami' Tirmizi. Golongan (2) menjadikannya sebagai salah satu dalil untuk
keharusan mengadap giblat dan membelakanginya secara mutlag. Golongan (3) juga
menjadikannya sebagai dalil untuk keharusan mengadap giblat di dalam bangunan atau tandas
sahaja. (d) Hadits "Aaishah yang diriwayatkan oleh Ahmad, Ibnu Majah dan lain-lain. Ia
dijadikan dalil oleh golongan (2) untuk keharusan mengadap dan membelakangi qiblat secara
mutlag. Ia juga dijadikan dalil oleh golongan (3) yang mengharuskan mengadap dan
membelakangi giblat di dalam bangunan atau di dalam tempat tertutup seperti tandas. (e) Hadits
Ma'qil bin Abi Ma'qil al-Asadi yang diriwayatkan oleh Abu Daud, Ahmad, Ibnu Majah dan lain-
lain. Ia dijadikan dalil oleh golongan (6) yang tersebut di atas. Itulah secara kasarnya lima hadits

91



	page 89
	page 90
	page 91

