hamba muslim atau hamba mu’min*® berwudhu’ dengan membasuh mukanya, maka
keluarlah daripada mukanya segala kesalahan (dosa) yang dilihat dengan kedua matanya

bersama-sama air atau bersama-sama titisan terakhir air atau (ucapan) seumpama itu!

Berbeza dengan sanad pertama, kerana ia menggunakan lafaz tahdits (Was) untuk meriwayatkan
hadits. Selain dari faktor di atas, Ma'an bin 'Isa merupakan salah seorang murid utama Imam
Malik. Sebagai murid utama, riwayat Ma'an memiliki nilai yang tersendiri. Kerana itulah
riwayatnya diutamakan. Ini juga sebenarnya merupakan salah satu faktor yang diambil kira oleh
‘ulama’-'ulama’ hadits dalam menerima dan memberi nilai kepada sesuatu hadits. Kalau begitu
dapatlah disimpulkan bahawa bagi Tirmizi dan sebilangan besar tokoh-tokoh ‘ulama’ hadits yang
lain, penentu dan penambah nilai bagi sesuatu hadits itu bukanlah semata-mata terletak pada
jumlah perawinya yang sedikit (s} 2l). Jumlah perawi yang lebih ramai (JoH ) juga
bukan semestinya akan membuatkan sesuatu hadits lebih rendah kedudukannya. Dalam
sesetengah situasi, jumlah perawi yang lebih ramai boleh membuatkan sesuatu hadits itu lebih
bernilai. Antara sebabnya ialah kerana keadaan perawi-perawinya disepakati para ‘ulama’
daripada segi ketinggian kedudukan dan ketsiqahan mereka. Berdasarkan kepada alasan-alasan
seperti itulah Imam Tirmizi telah mengambil keputusan untuk mengutamakan riwayat yang
naazil daripada riwayat yang ‘aali.
3 Nabi s.a.w. bersabda: “Apabila seseorang hamba muslim atau mu’min berwudhu’...” Perkataan
b (hamba lelaki) di sini bukan memberi erti hamba dalam ertikata sebenarnya, iaitu yang boleh
dijual beli, dimiliki dan sebagainya. Apa yang dimaksudkan oleh Baginda s.a.w. di sini ialah
seseorang muslim atau mu’min semata-mata. Tidak kira sama ada dia seorang hamba atau
seorang merdeka, seorang lelaki atau seorang perempuan. Perkataan 3 pula pada asalnya boleh
memberi erti sama ada: (1) @58 (untuk mempelbagaikan), atau (2) 2 Al (untuk menyatakan
ketidakpastian) atau (3) <Lall (untuk menyatakan syak). Ternyata berdasarkan garinah haaliyyah
bahawa s di sini semestinya dipakai dengan erti syak. Mengikut qaedah periwayatan hadits, jika
terdapat kalimah s dengan erti syak, hendaklah ditambahkan lafaz J& selepas daripadanya. Oleh
yang demikian ketika membaca atau meriwayatkan hadits ini perlulah dibaca dengan tambahan
J& sebagaimana berikut: e S (J8) o Al B Ui 1Y dan seterusnya. Berdasarkan qaedah ini
terjemahan hadits tersebut dengan pengertian sepenuhnya adalah; Rasulullah s.a.w bersabda:
“Apabila seseorang hamba muslim atau (Baginda s.a.w. bersabda:) hamba mu’min....” Terdapat
syak perawi di sini sama ada Baginda s.a.w. menyebutkan muslim atau mu’min. Walaupun lataz
muslim dan mu'min itu tidak jauh berbeza daripada segi pengertiannya, namun demi
mengekalkan amanah ilmiah dalam menyampaikan sesuatu hadits, perawi-perawi hadits perlulah
meriwayatkannya dengan cara demikian. Setiap hadits akan diriwayatkan tanpa mengubah atau
meninggalkan walaupun satu perkataan sepertimana diterima. Semua ini ditetapkan demi
menjaga keutuhan dan kelangsungan lafaz hadits.
! perkataan s (atau) yang tersebut di dalam ayat ini juga A (untuk menyatakan syak). Ertinya
ialah di sini juga terdapat syak perawi. Oleh kerana salah seorang perawi bagi hadits ini tidak
pasti yang mana satu telah diriwayatkan oleh Abu Hurairah sebagai kata-kata Rasulullah s.a.w.,
dia meriwayatkannya dengan menyatakan syak dan keraguannya tentang lafaz hadits sebenar
yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah. Semua ini dilakukan atas dorongan amanah ilmiah dan
demi menjaga ketulenan sabda Rasulullah s.a.w.

29



Apabila dia membasuh kedua belah tangannya, keluarlah daripada kedua belah tangannya
itu segala kesalahan (dosa) yang dilakukan dengannya bersama-sama air atau bersama-
sama titisan terakhir air,*? sehingga dia keluar dalam keadaan suci bersih daripada dosa-

dosa.”3

** Terdapat beberapa kemusykilan di dalam hadits ini yang memerlukan penjelasan. Pertamanya
ialah anggota wudhu® yang disebutkan sebagai terbabit di dalam riwayat ini hanyalah muka dan
tangan sahaja. Bagaimana dengan anggota-anggota wuhdu’ yang lain? Jika diselidiki kitab-kitab
hadits, niscaya akan diketemukan hadits-hadits yang hampir sama, tetapi tersebut juga di
dalamnya anggota-anggota wudhu’ yang lain seperti telinga, kaki, hidung dan lain-lain. Hadits-
hadits tersebut juga menyebutkan perkara yang sama, iaitu dosa-dosa akan keluar bersama titisan
air basuhan anggota-anggota tadi sama sepertimana hadits ini. Salah satu darlpada hadits-hadits
itu adalah hadits berikut; & Jsi) 3 Lajilall & sie B jlly o elhe (e AR Oa) bl fe @-‘hj
136 agll e Gadll caja LIS 5 4 G Llad Ciah aaiad e gl dad Casiy Jo alus adle 6lh Lo

,Fv_.;mmwuua;hg_bﬁmxdm_ 138 4dile J\M\wy@u@;mjwu&g\mﬁm,@c
vwbw\“);m)@; \aua\_u.:\wrﬁﬁm\)wa\»ﬁm\}@m\auumjma\u;.:;)a
AVABG 4y aatdl AT S8 & U6 adla ) Ukl widS e AT S 43 Bermaksud: Rasulullah s.a.w.
bersabda: “Apabila seseorang hamba mu'min yang mengambil air sembahyang berkumur,
keluarlah kesalahan-kesalahan (dosa-dosa) dari mulutnya. Apabila dia menghembuskan air dari
hidungnya, keluarlah kesalahan-kesalahan (dosa-dosa) dari hidungnya. Apabila dia membasuh
mukanya, keluarlah kesalahan-kesalahan (dosa-dosa) dari mukanya, sehingga ia keluar dari
bawah kedua birai matanya. Apabila dia membasuh kedua tangannya, keluarlah kesalahan-
kesalahan (dosa-dosa) dari dua tangannya itu, schingga ia keluar dari bawah kuku-kuku kedua
belah tangannya. Apabila dia menyapu kepalanya, keluarlah kesalahan-kesalahan (dosa-dosa)
dari kepalanya, sehingga ia keluar dari kedua belah telinganya. Apabila dia membasuh kedua
kakinya, keluarlah kesalahan-kesalahan (dosa-dosa) dari kedua kakinya, sehingga ia keluar dari
bawah kuku-kuku kedua belah kakinya.” Baginda s.a.w. bersabda (lagi): “Kemudian
perjalanannya ke masjid dan sembahyangnya mendatangkan pahala yang lain pula kepadanya.”
(Hadits riwayat Malik. Hadits ini diriwayatkan juga oleh Muslim, Ahmad, Nasaa’'i, Ibnu Majah,
at-Thabaraani, Haakim dan lain-lain). Melihat kepada riwayat Malik di dalam Muwattha’ ini,
dapatlah kiranya disimpulkan bahawa riwayat Malik yang dikemukakan oleh Tirmizi di atas
adalah satu riwayat ringkas (>,~a3%< 45)). Perbezaan dalam pemerincian anggota-anggota
wudhu” yang terbabit sebenarnya tidaklah menjadi suatu isu dalam hal ini. Kerana hadits-hadits
itu saling melengkapi satu sama lain. Apa yang patut diberikan keutamaan adalah Nabi s.a.w. di
dalam hadits ini telah memberitahu tentang kelebihan wudhu’, di mana ia dapat membersihkan

Jjiwa dan roh seseorang, berikutan keluarnya dosa-dosa dan juga kesan-kesan buruk daripada

kesalahan-kesalahan yang telah dilakukannya. Pada umumnya setiap orang mengetahui cara
membersihkan kekotoran zahir yang terkena pada badan dan pakaian, namun tiada siapa tahu
bagaimanakah cara untuk membersihkan hati dan roh. Nabi s.a.w. menjelaskan melalui hadits di
atas bahawa dengan berwudhu’ - sama ada dengan tujuan untuk bersembahyang ataupun tidak -
jiwa seseorang dapat dibersih dan digilap kembali. Wudhu’ itu sendiri diberikan keistimewaan
oleh Allah mempunyai khasiat menggugurkan dosa-dosa. Keduanya ialah apakah yang

30



dimaksudkan dengan gugur atau keluar dosa-dosa dari anggota-anggota itu? Ini kerana gugur atau
keluar biasanya dikaitkan dengan sesuatu yang berjirim atau sesuatu yang boleh dilihat.
Bagaimana pula ia dikaitkan dengan dosa yang bukan merupakan benda berjirim dan ia pula tidak
dapat dilihat dengan mata? Bukankah dosa itu dikategorikan sebagai suatu u=,e (sifat)? Jadi
apakah maksud sebenar Rasulullah s.a.w. bersabda begitu? Beberapa pendapat para ‘ulama’ telah
dinukilkan di dalam kitab-kitab sebagai hasil reaksi dan jawapan mereka kepada kemusykilan ini.
Antara lainnya adalah seperti berikut: (1) Menurut Qadhi "lyaadh, Ibnu al-"Arabi, as-Suyuthi dan
ramai lagi tokoh-tokoh hadits yang lain, apa yang dimaksudkan oleh Rasulullah s.a.w. dengan
kata beliau, “Keluarlah dosa-dosa” itu ialah diampunkan segala dosanya (iuha JS 4 @y ),
Maksud sebegini boleh diperolehi apabila dikatakan isnad &= A kepada 4uha &K itu adalah isnad
majazi. Dalam Isnad majazi ma'na sebenar bagi sesuatu perkataan tidak dimaksudkan. (2) Ibnu
al-"Arabi juga berpendapat, sebenarnya terdapat pembuangan mudhaf (<321 3\as) di dalam hadits
ini. Beliau mentafsirkan maksud “keluvarlah dari mukanya segala kesalahan™ itu dengan
“keluarlah kesan-kesan segala dosa dari mukanya.” (Auka JS il 4ga5 e z)3) . Kesan yang
dimaksudkan adalah sepertimana yang tersebut di dalam satu hadits lain bahawa apabila
seseorang melakukan dosa, akan timbullah satu bintik hitam di hatinya. Bila bertambah dosanya,
bertambahlah pula bintik-bintik hitam itu. Lama kelamaan hatinya penuh dengan bintik-bintik
hitam seperti itu, sehingga ia jadi berkarat. Kesan dosa yang dilakukan seseorang juga kadang-
kadang ternyata di wajahnya. Kesan tersebutlah yang dimaksudkan Nabi s.a.w. akan hilang
apabila seseorang berwudhu’ sebagaimana disebutkan di dalam hadits ini. (3) Syah Waliyyullah
dan as-Suyuthi di dalam salah satu pendapatnya yang lain pula mentafsirkannya dengan maksud
dosa-dosa itu memang betul-betul keluar dari muka dan lain-lain anggota wudhu’, tetapi mereka
mengaitkannya dengan "alam mitsal bukan dengan "alam musyahadah (alam nyata). Bagi mereka,
sesuatu yang merupakan a raadh (sifat) atau abstrak (niskala) di “alam musyahadah ada jisimnya
yang tertentu di ‘alam mitsal. Kalau disingkapkan (dikasyatkan) "alam mitsal kepada seseorang,
dia akan dapat melihat bentuk-bentuk a radh atau mujarradaat (apa-apa yang abstrak) dalam
bentuk jisim-jisim tertentu. Orang biasa pun boleh mengalaminya dalam mimpi. Banyak sekali
contoh-contoh berkattan "alam mitsal terdapat di dalam hadits-hadits. Antara lainnya ialah kisah
Saiyyidina Umar yang bemimpi beliau meminum sisa susu di dalam suatu bekas yang telah
diminum oleh Baginda s.a.w., sehingga susu yang diminumnya itu merembes keluar melalui
liang-liang romanya. Nabi s.a.w. mentafsirkan mimpi itu dengan lautan ilmu yang akan diperolehi
Sayyidina Umar daripada Baginda. [lmu adalah suatu ‘aradh. Gambarannya di ‘alam mitsal
adalah susu. Bukankah susu itu berjirim dan berjisim? Begitu juga rupa dunia di ‘alam mitsal
digambarkan sebagai perempuan. Jika seseorang bermimpi melihat perempuan maka bererti ia
akan menghadapi dunia. Mimpi adalah tempat di mana sesuatu ‘aradh atau sesuatu yang abstrak
menzahirkan bentuknya. Kerana itulah kebanyakan mimpi tidak boleh dita’bir berdasarkan apa
yang zahir kelihatan. Malah perlu sekali diketahui terlebih dahulu apakah bentuk sesuatu “aradh
atau sesuatu yang abstrak itu di ‘alam mitsal, supaya sesuatu mimpi dapat dita bir dengan tepat.
Bagi Syah Waliyyullah, hadits ini menggambarkan keadaan di ‘alam mitsal, maka seharusnya ia
dilihat dengan memakai kaca mata "alam mitsal juga. Keluar dosa seseorang yang berwudhu’ itu
adalah dinisbahkan kepada “alam mitsal. la bukan dinisbahkan kepada ‘alam musyahadah.
Ketiganya adalah berkaitan dengan dosa-dosa yang diampunkan kerana berwudhu’ itu. Lafaz
hadits menyebutkan bahawa segala kesalahan (dosa) akan gugur atau diampun. Adakah ia

31



memberl erti termasuk dosa-dosa besar sekalipun? Zahir hadits menunjukkan seolah-olah dosa-
dosa itu sangat mudah terampun. Dengan mengambil wudhu’ sahaja akan lenyap dan hilanglah
segala dosa yang dilakukan seseorang, meskipun ia tidak berniat langsung agar dosanya diampun.
Apakah kedudukan sebenar perkara ini semudah itu? Para ‘ulama’ telah mengemukakan beberapa
pandangan berhubung dengan maksud sebenar sabda Rasulullah s.a.w. ini. (1) Sesetengah
‘ulama’ berpendapat dosa yang terampun itu hanyalah dosa-dosa kecil sahaja. Ia tidak meliputi
dosa-dosa besar. Walaupun Nabi s.a.w. telah menggunakan lafaz kullu (segala) sebelum
perkataan kesalahan atau dosa. Ini kerana perkataan al-muslim atau al-mu’min yang disebutkan
oleh Nabi s.a.w. di dalam hadits membayangkan pengertian suatu peribadi yang tidak terlibat
dengan dosa-dosa besar, lantaran sifat muslim atau mu'min seseorang itu akan menegahnya
daripada melakukan dosa-dosa besar. Maka segala kesalahan atau dosa yang dilakukan oleh
seseorang muslim atau mu’min kalaupun ada, tidak lebih daripada dosa-dosa kecil sahaja.
Gambaran yang lebih kurang sama dengan yang diberikan oleh hadits ini, boleh anda dapati di
dalam firman Allah s.w.t. yang akan dikemukakan nanti dan hadits-hadits yang lain. Di dalam
Surah an-Nisa ayat 31 Allah s.w.t. berfirman:

TGS WK e 1y iSOl 1S S Kl U5 L U iR )

Bermaksud: Jika kamu menjauhi dosa-dosa besar yang dilarang kamu melakukannya, Kami
(Allah) akan ampunkan kesalahan-kesalahan (dosa-dosa kecil) kamu dan Kami akan masukkan
kamu ke tempat yang mulia (syurga). (An-Nisaa’: 31). Mathumnya ialah dosa-dosa kecil itu akan
diampunkan bilamana seseorang itu berusaha menjauhi dosa-dosa besar. Nabi s.a.w. juga ada
bersabda;: * &l Jad 2 L i W &6 Al Ly Addl; Jwdll S5l Bermaksud: “Sembahyang
lima waktu dan sembahyang Jumaat hingga kepada Jumaat yang seterusnya adalah penghapus
dosa-dosa yang dilakukan di antaranya, selagi dosa-dosa besar tidak dilakukan.” (Hadits riwayat
Tirmizi, Ibnu Hibbaan, Ibnu Khuzaimah, Ahmad, Baihaqi dan lain-lain). Kalau sembahyang lima
waktu yang dikerjakan secara berterusan, dan dua kali sembahyang Juma'at yang tentunya
dikerjakan dalam keadaan berwudhu’ itu pun hanya dapat menghapuskan dosa-dosa kecil sahaja
dengan syarat dosa-dosa besar dijauhi, bagaimana wudhu’ semata-mata akan dapat
menghapuskan dosa-dosa besar? Inilah salah satu jawapan yang diberikan oleh alim ‘ulama’
dalam menjawab persoalan dan kemusykilan tadi. Bagi mereka pengampunan dosa yang
dimaksudkan di dalam hadits Abu Hurairah di atas, hanyalah melibatkan dosa-dosa kecil.
Sementara untuk diampunkan dosa-dosa besar, perlulah dipenuhi prasyaratnya iaitu dengan
bertaubat. (2) Namun pandangan ini masih tidak dapat memuaskan hati semua ‘ulama’.
Sebahagian mereka enggan menerimanya sebagali jawapan yang mu'tamad. Malah mereka
menimbulkan pula persoalan, bagaimana keadaannya kalau seseorang itu tidak lagi menanggung
dosa-dosa kecil? Dosa yang mana pula yang akan gugur bersama-sama air sembahyangnya?
Mengikut penilaian dan perkiraan golongan ‘ulama’ ini, apabila dosa-dosa kecil tidak lagi
didapati pada seseorang, dosa yang akan gugur bersama air sembahyangnya adalah dosa-dosa
besar, walaupun proses penghakisan dosa-dosa besar itu berlaku sedikit demi sedikit dan agak
perlahan berbanding dosa-dosa kecil. Bagi mereka, ini adalah salah satu keistimewaan besar yang
ada pada wudhu’. Dosa besar yang hilang melalui jalan taubat merupakan satu kelebihan taubat.
Kelebihan sebegitu juga telah ditetapkan dapat diperolehi melalui wudhu’, meskipun perlu
melalui proses pembersihan dosa-dosa kecil terlebih dahulu. Tidaklah terlalu istimewa fadhilat

32



wudhu’, jika hanya dosa-dosa kecil sahaja yang akan terampun. Selain itu bukankah Rasulullah
s.a.w. sendiri di dalam hadits ini menegaskan segala dosa keluar atau terampun dengan wudhu’?
Baginda s.a.w. tidak mengecualikan dosa besar dan tidak pula mengkhususkan sabdanya itu
dengan dosa-dosa kecil semata-mata. (3) Darjat kebajikan dan kejahatan yang dilakukan manusia
itu tidak sama. Sesuai dengan firman Allah:

S Gl ey

Bermaksud: Sesungguhnya perbuatan-perbuatan yang baik (amalan-amalan kebajikan) itu
menghapuskan (dosa) perbuatan-perbuatan yang buruk. (Huud: 114).

Maka adalah wajar kalau setiap amalan kebajikan dapat menghapuskan dosa yang sepadan
dengannya. Tidak kira sama ada dosa kecil atau besar. Amalan kebajikan yang kecil dapat
menghapuskan kejahatan atau dosa kecil yang sepadan dengannya. Amalan kebajikan yang besar
pula dapat menghapuskan kejahatan atau dosa besar yang sepadan dengannya. Soal air
sembahyang, adakah ia dapat menghapuskan dosa-dosa besar juga, perlulah diruju’ kepada
hadits-hadits Nabi s.a.w. (4) Dosa-dosa tidak kira kecil mahupun besar, pada hakikatnya terhapus
dengan taubat. Apa yang gugur bersama-sama titisan air sembahyang itu hanyalah kesan-kesan
atau daki-daki dosa yang terlekat pada anggota-anggota wudhu’ sahaja. (5) Penulis pula
mempunyai pandangan yang tersendiri. Pada pendapat penulis, wudhu’ atau air sembahyang itu
sendiri sudah merupakan suatu bentuk taubat. Oleh yang demikian pengguguran dosa itu akan
merangkumi sama ada dosa kecil mahupun dosa besar. Apa yang membezakannya adalah niat
ketika seseorang mengambil wudhu’. Jika hanya sekadar berwudhu’ semata-mata, maka yang
akan terhapus hanyalah dosa-dosa kecilnya. Tidak yogia dosa-dosa besar juga boleh terampun
dengan niat yang sangat bersahaja itu. Tetapi jika hadhir kesedaran di dalam hati seseorang untuk
bertaubat ketikamana wudhu’ dilaksanakan, ia sebenarnya sudahpun mempunyai kelayakan untuk
diterima Allah s.w.t. Dalam hal ini pandangan sesetengah pihak yang mengatakan dosa besar
hanya akan terhapus melalui taubat yang khusus sahaja adalah kurang tepat. Apalagi persepsi
orang ramai bahawa untuk bertaubat seseorang itu perlu menyendiri dalam gelap sambil
menitiskan air mata dengan penuh penyesalan. Air sembahyang pun sudah memadai bagi
menghapuskan dosa besar jika ia disertakan dengan keinginan bertaubat setulus hati, disertai pula
‘azam (ketekadan) untuk tidak mengulanginya di samping menyesal atas dosa yang telah
dilakukan. Pandangan yang diutarakan ini bukanlah diungkap tanpa sebarang sandaran. Jika
diperhatikan, falsafah dan hikmat sebenar wudhu’ itu adalah untuk membersihkan kekotoran yang
ada pada seseorang, sama ada zahir atau batin. Berlandaskan tujuan itulah kita dianjurkan oleh
Nabi s.a.w. supaya berdoa begini selepas berwudhu’:&e;i—gﬂ‘ PR UV PR AU A
Bermaksud: Ya Allah! Jadikanlah daku salah seorang dari kalangan orang-orang yang bertaubat
dan jadikanlah daku salah seorang dari kalangan orang-orang yang bersuci. (Hadits riwayat
Tirmizi, Baihaqi, Ibnu Hibbaan, Haakim, Ibnu Abi Syaibah, Ibnu as-Sunni dan lain-lain). Di
dalam doa ini tidak sekadar kesucian zahir sahaja yang dipinta, taubat juga disertakan bersama.
Doa ini menunjukkan dua bentuk kesucian yang dipohonkan; suci zahir dengan berwudhu’,
mandi wajib dan sebagainya dan suci batin dengan bertaubat, beristighfar dan sebagainya. Wajar
sekali kalau dianggap doa seumpama ini diajarkan oleh Nabi s.a.w. untuk mencetuskan di dalam
pemikiran umatnya kesedaran tentang amalan berwudhu’ juga pada hakikatnya merupakan satu

33



	page 29
	page 30
	page 31
	page 32
	page 33

