Ahlul Bait mengikut dalam definisi dan fahaman mereka hanya terbatas kepada "Ali, Fatimah,
Hassan, Husain dan anak-anak cucu mereka yang terpilih sahaja. Manakala golongan Khawarij
hanya membataskan penerimaan hadits kepada tempoh-tempoh dan individu-individu tertentu
sahaja daripada kalangan sahabat. Contohnya riwayat Saiyyidina 'Utsman menurut mereka,
hanya boleh diterima sebelum beliau kononnya terpesong pendirian dalam memegang tampuk
pemerintahan sahaja. Dengan alasan kredibiliti beliau selepas itu telah tercemar. Malah menurut
mereka lagi riwayat sekalian para sahabat yang terlibat dalam pertelagahan sesama sendiri
terutamanya selepas peristiwa pembunuhan "Utsman juga tidak boleh diterima lagi. Ini kerana
mereka telah terlibat dengan percakaran dan peperangan sesama Islam yang menurut mereka
termasuk dalam perbuatan dosa besar. Melakukan dosa besar pula menurut kepercayaan merecka
akan menjadikan seseorang itu kafir! Jika diperhatikan dengan lebih jauh dan lebih halus,
golongan-golongan yang menyeleweng dan terpesong daripada landasan Islam yang sebenar itu
bukan sekadar berani menolak dan mempertikaikan hadits-hadits rasulullah s.a.w. sahaja, malah
adakalanya mereka sama ada secara sedar atau tidak, berani menolak al-Qur’an sekalipun jika ia
didapati bercanggah dengan prinsip-prinsip pegangan dan kepercayaan mereka. Sebagai
contohnya lihat bagaimana peristiwa Nabi Musa telah membelah laut dengan tongkat Baginda
tidak diterima oleh golongan Mu'tazilah. Padahal ia bukan sahaja tersebut di dalam hadits-hadits
Nabi s.a.w., malah tersebut juga di dalam al-Qur’an. Tetapi oleh kerana ayat-ayat al-Qur’an dan
hadits-hadits itu bercanggah dengan salah satu prinsip mereka iaitu menafikan adanya mu'jizat
para nabi a.s., mereka sama ada terus menolaknya atau menta’wilkannya dengan ta’wilan-
ta’wilan yang bercanggah dan bertentangan sama sekali dengan al-Qur’an sendiri. Antara contoh
ta’wilan mereka terhadap mu'jizat Nabi Musa a.s. yang telah membelah laut dengan tongkatnya
ialah kata mereka bahawa kejadian yang sebenarnya telah berlaku ialah fenomena pasang surut
air laut. Menurut mereka Nabi Musa a.s. adalah seorang yang arif tentang ilmu astronomi.
Baginda a.s. sebenarnya telah merancang untuk melarikan kaumnya dengan menyeberangi laut
pada waktu air laut akan surut. Tempoh surutnya juga telah diketahui oleh Baginda. Dalam
perkiraan Nabi Musa, sebaik sahaja kaumnya berjaya menyeberangi laut, air laut akan pasang
kembali dan ia akan mengakibatkan orang-orang yang mengekori mereka dari belakang
tenggelam oleh air pasang.itu. Ta’wilan seperti ini nyata sekali bertentangan dengan nas al-
Qur’an, kerana Allah berfirman:

2 T 0 5 080 el AT Bt LT of [t Tl

Bermaksud: lalu Kami wahyukan kepada (Nabi) Musa: “Pukulah laut itu dengan tongkatmu™.
(Setelah dipukul) Maka terbelahlah laut itu, lalu menjadilah air tiap-tiap bahagian yang terbelah
itu (terangkat) seperti gunung yang besar. (as-Syu araa’:63).

Walau bagaimanapun golongan Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah tetap menerima kesemua hadits
yang terbukti sahih datangnya dari Nabi s.a.w. atau para sahabat Baginda. Kredibiliti para sahabat
tidak pernah mereka ragui apalagi dipertikai atau dicemuh. Sekiranya kesalahan-kesalahan para
sahabat seperti meminum arak, berzina dan sebagainya dijadikan alasan oleh golongan yang
menolak para sahabat dengan menda'wa bahawa kejujuran mereka juga tidak mustahil boleh
tercemar, kesalahan-kesalahan tersebut sudah terbukti menjadi satu teladan dalam pembentukan
syariat Islam. Kerana proses pembentukan hukum syariat tidak akan berjalan dengan lancar tanpa
insiden-indsiden yang telah mereka alami, di samping tiada sebarang bukti yang menunjukkan
mereka pernah berbohong. Dalam masa yang sama kesalahan-kesalahan yang mereka lakukan

154



bukanlah menjadi suatu penyebab yang merendahkan martabat dan keimanan mereka. Sebaliknya
kesalahan-kesalahan yang mereka lakukan adalah satu bukti yang menunjukkan bahawa terdapat
hikmah yang sengaja diatur oleh Allah s.w.t. untuk membantu RasulNya menjelaskan dengan
lebih terang lagi pelaksanaan hukum-hukum kepada umat Baginda. Tanpa sebarang contoh
kesalahan yang dilakukan oleh para sahabat, pelaksanaan hukum secara praktikal mustahil
ditunjukkan dengan tepat dan jelas. Bahkan kesalahan-kesalahan yang mereka lakukan tidak
pernah mencacatkan kejujuran mereka bila mereka sendiri terbukti berani mengakui kesalahan-
kesalahan yang telah dilakukan di hadapan Baginda s.a.w. Misalnya seorang sahabat yang
bernama Ma'iz al-Aslami r.a. yang datang sendiri menemui Rasulullah s.a.w. untuk meminta
Baginda menjalankan hukuman ke atasnya setelah beliau mengaku telah berzina. Tetapi setiap
kali beliau berbuat demikian, Nabi akan memalingkan wajah Baginda daripadanya dan
menyuruhnya pulang. Namun setelah beliau datang lagi pada kali yang keempat, Nabi s.a.w. telah
berkata kepadanya, “Engkau gilakah?” Ma'iz lantas menafikan dan meminta agar Nabi segera
menjalankan hukuman ke atasnya. Setelah hukuman dijalankan, terdapat para sahabat yang
meyatakan kekesalannya terhadap keterlanjuran yang telah beliau lakukan, namun perbuatan
demikian terus ditegur oleh Nabi s.a.w. dengan mengatakan bahawa Baginda telah melihat beliau
sedang berenang-renang di dalam syurga. Baginda s.a.w. juga telah bersabda: i S Va5 GG &)
sl &l Bermaksud: Dia telah benar-benar bertaubat (dan nilai taubatnya itu begitu tinggi)
sehingga kalau taubatnya itu dibahagi-bahagikan di antara sekumpulan besar manusia niscaya ia
masih mencukupi (untuk diterima Allah). (Lihat Sahih Bukhari, Muslim, Ahmad, Abu Daud,
Nasaa’1, Tirmizi, Daaraquthni, Abu ' Awaanah dan lain-lain). ‘

Demikianlah ketinggian iman para sahabat yang cuba dipersenda-sendakan oleh musuh-musuh
Islam. Tujuan mereka tidak lain hanyalah untuk dijadikan senjata yang dapat mencederakan
kejujuran para sahabat dalam membawa agama Allah. Sedangkan Ma'iz al-Aslami tidak pernah
ditonjolkan oleh tokoh-tokoh muhadditsin sebagai perawi dari kalangan sahabat yang
meriwayatkan hadits. Tidak ada satu pun hadits yang diriwayatkan oleh beliau. Andaikata beliau
ada meriwayatkan hadits, riwayatnya tetap akan diterima. Apatah lagi riwayat-riwayat daripada
para sahabat yang telah ikut serta dalam peperangan Badar. Bukankah mereka telah diampunkan
Allah walau apapun jua kesalahan yang mereka lakukan. Allah s.w.t. telah berfirman di dalam
sebuah hadits Qudsi tentang ahli Badar bahawa: eﬂ Cge e-\-w L ‘)’1&5‘ Bermaksud: “Lakukan
apa saja yang kamu mahu, sesungguhnya Aku telah mengampunkanmu.” (Bukhari, Muslim,
Ahmad, Abu Daud, Tirmizi, Nasaa’i, Ibnu Majah, at-Thabaraani, Ibnu Abi Syaibah dan lain-lain).
Hadits ini meskipun diketahui oleh ahli Badar, tidak pernah diketahui pula mereka
menjadikannya sebagai perisai untuk melakukan ma’shiat. Tidak juga pernah terbukti dalam
sejarah hidup mereka bahawa merecka menganggapnya sebagai satu peluang dan kesempatan
untuk melakukan kederhakaan terhadap Allah. Malah sebagai tanda rasa syukur, mereka telah
melipat gandakan amalan keta'atan, bukan sebaliknya menghentikannya. Apalagi untuk
menggantikannya dengan amalan ma'shiat atau bid'ah. Kerana seseorang yang terdidik dengan
adab dan budaya yang luhur tidak akan berbuat sesuka hati di dalam rumah orang yang
menjemputnya masuk dengan mengatakan: “Buatlah seperti rumah sendiri”. Malah sambutan
mesra tuan rumah tersebut akan disambut dengan perasaan terharu yang akan membuatkannya
lebih bersopan dan berhati-hati. Keampunan yang diterima daripada Allah s.w.t. itu juga tidak
pernah mereka anggap remeh dengan mengulangi semula kesalahan-kesalahan yang sama. Lihat

155



saja kisah Ka'ab bin Malik, Hilal bin Umaiyyah dan Murarah bin Rabi‘ah yang telah dipulau
selama lima puluh hari sebagai hukuman kerana tidak menyertai peperangan Tabuk oleh Nabi
s.a.w. dan para sahabat setclah Baginda s.a.w. menerima arahan daripada Allah s.w.t. untuk
berbuat demikian. Selama tempoh tersebut beliau tidak pernah ditegur oleh sesiapapun, dan
teguran beliau juga tidak diendahkan. Malah salam beliau tidak dijawab oleh Nabi s.a.w sendiri.
Namun setelah tempoh yang memeritkan itu berlalu, beliau telah mengisytiharkan untuk
menyerahkan segala hartanya sebagai tanda kesyukuran di hadapan para sahabat yang
mengerumuninya untuk mengucapkan tahniah sebaik sahaja mereka mendapat berita tentang
pengampunannya.

Begitu juga dengan seorang sahabat yang telah terdorong mencium seorang perempuan. Setelah
menyedari kesalahannya, beliau terus berlari mendapatkan Rasulullah s.a.w. sambil mengadu
halnya kepada Baginda dengan berkata, “Binasalah aku” beberapa kali. Setelah mengetahui
perkara yang sebenarnya Nabi s.a.w. mengajaknya untuk sama-sama berwudhu’ dan menunaikan
sembahyang. Lalu pada keesokkan harinya, barulah Nabi s.a.w. menjelaskan bahawa dosanya
telah diampunkan oleh Allah disebabkan amalan sembahyang yang dilakukannya pada hari
semalam sambil Baginda mémbacakan ayat:

T TS W s wistll Gadd el by g1 o Gl 60T b sl sl

Bermaksud: dan dirikanlah sembahyang itu pada kedua tepi siang (pagi dan petang) dan pada
bahagian permulaan daripada (waktu) malam. Sesungguhnya perbuatan-perbuatan yang baik itu
menghapuskan (dosa) perbuatan-perbuatan yang buruk. Itulah peringatan bagi orang-orang yang
mahu ingat. (Huud: 114).

Namun sahabat berkenaan tidak pernah diberitakan telah menjadikan kelonggaran daripada ayat
yang turun khusus berkenaan dengan insiden yang dialaminya sendiri itu sebagai satu peluang
untuk melakukannya semula. Golongan yang memusuhi para sahabat tidak henti-henti mencari
alasan berupa ayat-ayat al-Quran yang zahirnya menegur perbuatan para sahabat sebagai dalil
untuk memburuk-burukkan imej mereka. Antara ayat yang selalu mereka jadikan sebagai alasan
untuk mencalarkan kredibiliti para sahabat ialah tiga ayat dari Surah al-Hujuraat berikut:

¥l sl b2 of a0 nhmai a8 Unall A 12 N5 I e B3 a8 1585 ¥ ke il gl

R T P s e o Te It S S T SR A P
OF 7 fadae 513 B as gl (53aE0 a1 Sl o VLT B Jpls des Ayl Dgai el OF T Oy ks

SHREE PR Uy E N RS RN BN
Bermaksud: Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mengangkat suaramu melebihi
suara Nabi, dan janganlah kamu menyaringkan suara (dengan lantang) semasa bercakap
dengannya sebagaimana sebahagian daripada kamu menyaringkan suaranya semasa bercakap
dengan sebahagian yang lain, supaya tidak terhapus pahala amalanmu, sedang kamu tidak
menyedarinya. (2). Sesungguhnya orang-orang yang merendahkan suaranya semasa mereka
berada di sisi Rasulullah (s.a.w), - merekalah orang-orang yang telah dibersihkan Allah hati
mereka untuk bertaqgwa; mereka beroleh keampunan dan pahala yang besar. (3). Sesungguhnya
orang-orang yang memanggilmu dari luar bilik-bilik (tempat ahlimu, Wahai Muhammad),
kebanyakan mereka tidak mengerti (adab dan tata tertib). (4). (al-Hujuraat: 2-4).

156




Menurut mereka sikap kurang ajar para sahabat terhadap Nabi s.a.w. yang mendapat teguran
daripada Allah tersebut amat jelas membuktikan sikap sebenar para sahabat. Sedangkan ayat
tersebut hanya ingin menjelaskan peringkat-peringkat proses tarbiyah Nabi s.a.w. dalam
mendidik para sahabat yang datang daripada pelbagai latar belakang dan pelbagai qabilah. Ia
sebaliknya memaparkan kejayaan Nabi s.a.w. mengubah kehidupan kasar mereka kepada satu
generasi yang paling sopan dan tinggi adabnya di persada sejarah. Kerana kejayaan sesuatu usaha
akan dinilai berdasarkan hasil yang diraih di penghujung tempoh usahanya itu, bukan di
permulaan usahanya. Ini dibuktikan oleh gambaran-gambaran hadits tentang sikap para sahabat
selepas itu. Apabila ingin menemui Nabi s.a.w., mereka akan mengetuk pintu rumah Baginda
dengan hanya menggunakan hujung-hujung kuku mereka sahaja. Apalah hebatnya Nabi s.a.w,
sekiranya pengikut-pengikut Baginda sudah terdiri daripada orang-orang yang sopan dan baik-
baik belaka!!

Ringkasnya, pegangan Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah berkenaan dengan hakikat iman adalah
berpandukan kepada tafsiran Nabi s.a.w. yang dipraktikan oleh para sahabat Baginda. Kerana
Nabi s.a.w. sentiasa menggalakkan para sahabat agar sentiasa mengisi kehidupan mereka dengan
amalan keta'atan, bukannya membiarkan kehidupan mereka berlalu tanpa panduan dan amalan
lantaran berpada dengan pengakuan iman sahaja. Dalam membongkar faktor-faktor yang
menyebabkan golongan sesat semakin tersasar dalam pencarian kebenaran mereka, para "ulama’
telah menyimpulkan tiga faktor utama yang menyumbang kepada kesesatan dan penyelewengan
‘agidah, iaitu: (1) Menolak hadits-hadits sahih. (2) Meninggalkan panduan daripada amalan para
sahabat yang menerima bimbingan secara langsung dan secara praktikal daripada Nabi s.a.w. (3)
Mengikut tuntutan hawa nafsu dan memandai-mandai dalam mereka cipta ajaran-ajaran agama.
Sebagai kesimpulan kepada perbincangan yang lalu dapatlah dikatakan, Imam Bukhari lebih
banyak memberi tumpuan kepada ‘aqidah golongan Murjiah, Karramiyvah dan seumpamanya
yang berpendapat bahawa sescorang itu sudah dikira beriman dengan hanya mengakuinya di
dalam hati sahaja dan keadaan imannya tidak akan terjejas walaupun dia melakukan apa saja
amalan ma’shiat. Manakala ‘ulama’ sebelumnya seperti Imam Abu Hanifah dan lain-lain pula,
lebih menumpukan perhatian kepada golongan Mu ‘tazilah dan Khawarij yang beri tiqad amalan
sekali-kali tidak boleh dipisahkan daripada iman. Dalam erti kata yang lain, seseorang yang tidak
sempat melakukan sesuatu amalan keta'atan, tidak dikira sebagai seorang yang beriman.
Seseorang yang melakukan sesuatu dosa besar pula akan terus menjadi kafir. Untuk membendung
pengaruh golongan Mu ‘tazilah dan Khawarij tersebut, Imam Abu Hanifah dan para ‘ulama’ yang
sependapat dengannya di zaman beliau mengatakan 1man itu bersifat Basith (tunggal tanpa
komponen). Walau bagaimanapun mereka tetap berpendapat bahawa kaifiat (keadaan), atsar
(kesan) atau tsamaraat (hasil dan buah) iman itu berbeza di antara seseorang yang beriman hasil
daripada amalan yang berbeza. Dalam erti kata yang lain, amalan seseorang tetap memainkan
peranan yang besar dan penting dalam membentuk dan menyuburkan imannya. Namun apabila
masa berlalu, hinggalah sampai ke zaman Imam Bukhari, sesetengah golongan telah bertindak
lebih jauh apabila menerima konsep Basith itu dengan erti seseorang yang beriman tidak perlu
lagi membuat sebarang amalan keta'atan dan dalam masa yang sama amalan ma’shiat juga tidak
meninggalkan apa-apa kesan kepada imannya. Maka untuk memperbetulkan “aqidah songsang
sebagaimana yang dipegang oleh golongan Murji'ah, Karramiyyah dan sebagainya itu, Imam
Bukhari dan jumhur ‘ulama’ di zamannya tampil menyatakan bahawa iman itu mempunyai

157




beberapa komponen atau iman itu bersifat murakkab. Dalam usaha membuktikan da'waannya itu,
Imam Bukhari telah membawa sejumlah ayat yang menunjukkan bahawa amal itu adalah
sebahagian daripada iman. Antaranya ialah ayat berikut:

T U by D3 5K S e VY 5 R 55 L
Bermaksud: Katakanlah (kepada orang-orang musyrik): “Tuhanku tidak mengindahkan kamu,
melainkan kalau ada doamu (ibadatmu). (Tetapi bagaimana kamu beribadat kepadaNya), Padahal
kamu sesungguhnya telah mendustakanNya? Kerana itu kelak (azab) pasti (menimpamu)”. (al-
Furgaan: 77). Doa yang merupakan suatu bentuk amalan dan ibadat, membawa maksud iman di
dalam ayat ini. Ini menunjukkan iman itu mempunyai komponennya berupa amalan.
Di dalam ayat 143 Surah al-Baqarah Allah berfirman: oSie) gl &l S Wy Bermaksud: “Allah
tidaklah akan mensia-siakan iman kamu.” Iman di dalam ayat ini pula membawa maksud
sembahyang kamu. Ayat ini juga menunjukkan amalan (sembahyang dan lain-lain) merupakan
komponen iman. la jelas menunjukkan iman itu bersifat murakkab.
Biar apa pun, di antara pendapat Imam Abu Hanifah dan Imam Bukhari yang kelihatan seolah-
olah bercanggah itu pada hakikatnya tidak bercanggah langsung. Perbezaan yang kelihatan
hanyalah perbezaan dari sudut kaedah atau merode yang digunakan oleh mereka dalam usaha
menangkis hujah-hujah golongan sesat yang berkembang pada zaman masing-masing sahaja.
Kerana meskipun Imam Bukhari berpendapat bahawa iman bersifat Murakkab, beliau tidak
pernah menda’wa seperti da’waan golongan Mu ‘tazilah dan Khawarij yang mengatakan iman dan
amal adalah dua entiti atau hakikat yang sama. Manakala Imam Abu Hanifah dan ‘ulama’ yang
sependapat dengannya pula, walaupun mereka menda’'wa iman bersifat Basith, namun mereka
tidak pernah mengatakan amalan tidak diperlukan lagi sebagaimana da'waan golongan Murji ‘ah,
Karramiyyah dan sebagainya. Jadi perbezaan di antara Imam Bukhari dan 'ulama’ sezamannya
dengan Imam Abu Hanifah dan ‘ulama’ yang sependapat dengannya adalah perbezaan dari sudut
kaedah dan pendekatan sahaja atau dengan kata lain perbezaan lafzi sahaja, tidak lebih dari itu.
Sekarang penulis cuba meringkaskan apa yang dikatakan perbedaan pendekataan dan
perbedaan lafzi di antara dua golongan Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah tersebut. Dengan itu akan
nyatalah persamaan tanggapan tentang iman yang ada pada keduanya. (1) Golongan pertama
mengatakan iman bertambah dengan amalan keta'atan dan berkurang dengan amalan ma’shiat
atau perbuatan dosa. Apa yang bertambah? Kata mereka, yang bertambah ialah kesan amalan itu,
hasilnya atau kaifiatnya. Golongan kedua tidak menafikannya. Yang mereka nafikan ialah
bertambah atau berkurangnya apa yang semestinya diimani dan dipercayai (4 3<3). Dalam soal
mi pada hakikatnya golongan pertama tidak berbeda daripada golongan kedua. (2) Golongan
pertama mengatakan terdapat tiga juzu’ (komponen) di dalam iman. Tetapi juzu’ asas dan
sebenarnya hanyalah Jball (3223 (membenarkan dengan hati). Membuat pengakuan dengan lidah
dan mengamalkan apa yang diimani juga merupakan juzu’ (komponen) iman, tetapi kedua-
duanya adalah komponen tambahan (24 ¢ ). Golongan kedua walaupun tidak bersetuju dengan
golongan pertama daripada segi iman mempunyai beberapa juzu’, ada yang asasi dan ada yang
tambahan. Tetapi mereka tetap bersetuju dengan golongan pertama tentang (:a3 sebagai hakikat
(k) iman. Adapun yang dua lagi itu bukan juzu'nya, ia tidak lebih dari buah atau hasil iman.
(3) Golongan kedua percaya bahawa orang yang tidak melakukan apa-apa perintah dan suruhan
agama, begitu juga orang yang melanggar perkara-perkara yang diharamkan oleh agama tidak

158



DB LA B o b e e o e Ke e Sl Gl 2 ks 6T 6 gt 1 A A Ehs A

e gy b Jy 1152 Bl vy A Y O s G e puw o o e i o iyt 06
SUas; pios 25 451 s

8- 'Ubaidullah bin Musa (bin Baazaam m.213/214H) meriwayatkan kepada kami,
katanya: Handzalah bin Abi Sufyan (bin 'Abdir Rahman al-Qurasyi al-Makki m.151H)
meriwayatkan kepada kami daripada ‘lkrimah bin Khalid (bin al-'Aash bin Hasyim al-
Qurasyi al-Makki m.114/115H) daripada Ibni "Umar r.a,'” katanya: “Rasulullah s.a.w.

akan terus masuk syurga seperti kepercayaan Murji’ah. Mereka mengatakan orang seperti itu
kalau tidak diampunkan oleh Allah akan dihukum dahulu sama ada di alam Barzakh, di Mahsyar
atau di dalam neraka. Bagaimanapun akhirnya ia akan dilepaskan dari neraka dan akan masuk
syurga. Golongan pertama pula percaya bahawa orang yang meninggalkan amal bil arkaan boleh
menyebabkannya dimasukkan ke dalam neraka jika tidak diampuni Allah. Tetapi mereka tidak
akan kekal di dalamnya. Bukankah perbedaan seperti ini hanya perbedaan pada lafaz dan ibarat
sahaja? Kesimpulan daripada kedua pendapat itu ialah orang yang meninggalkan amal bil arkaan
mungkin masuk neraka. Tetapi kerana ada iman di dalam hatinya, dia akhirnya akan selamat juga
dan akan masuk syurga juga. (4) Iman seseorang akan bertambah apabila ia mengerjakan segala
bentuk keta'atan dan kebajikan.

% Apabila disebut Ibni atau Ibnu 'Umar (anak laki-laki "Umar) secara umum begitu, maka
dimaksudkan dengannya *Abdullah bin "Umar. Walaupun selain beliau "Umar mempunyai ramai
lagi anak laki-laki. Antara sebabnya ialah beliau merupakan anak laki-laki "Umar yang paling
menonjol. Beliau sering juga dipanggil dengan nama kuniah, Abu "Abdir Rahman. Ibnu "Umar
memeluk agama Islam ketika masih kecil bersama ayahandanya "“Umar semasa di Mekah, di
peringkat awal da'wah Rasulullah s.a.w. Kemudian berhijrah ke Madinah bersama ayahnya
"Umar. Beliau tidak dibenarkan mengikuti peperangan Badar kerana dianggap belum cukup umur
pada ketika itu. Peperangan pertama bersama Rasulullah s.a.w. yang diikuti *Abdullah bin "Umar
jalah perang Khandag. Ketika itu beliau baru berumur lima belas tahun. Kemudian teruslah beliau
mengikuti peperangan demi peperangan yang dilancarkan oleh Rasulullah s.a.w. Ibnu "Umar
adalah seorang daripada enam orang sahabat yang banyak meriwayatkan hadits. Salah seorang
daripada empat orang "Abdul (4x,¥! aatall). Ibnu 'Umar adalah seorang yang sangat wara’, alim
dan zahid. Selain itu beliau juga dikenali sebagai seorang yang sangat teliti, berhati-hati dan
sangat kuat dalam mengikuti sunnah Nabi s.a.w. Beliau kemudiannya dikenali sebagai mahaguru
di kalangan sahabat (Alswall zul). Kerana itulah Imam Malik menjadikan beliau sebagai rujukan
utama dari kalangan sahabat untuk fighnya. Rasulullah s.a.w. pernah bersabda tentangnya, kata
Baginda s.a.w.: “Sesungguhnya "Abdullah adalah seorang lelaki yang baik (saleh).” Kata Ibnu
Mas'ud: “Ibnu 'Umar adalah antara pemuda Quraisy yang paling dapat mengawal dirinya
daripada (pengaruh) dunia.” Sa'id bin al-Musaiyyab berkata: “Tidak ada orang di muka bumi ini
yang lebih aku suka menemui Allah dalam keadaan membawa amalan sepertinya daripada Ibnu

159




	page 154
	page 155
	page 156
	page 157
	page 158
	page 159

