
Ahlul Bait mengikut dalam definisi dan faharnan mereka hanya terbatas kepada 'Ali, Fatimah,

Hassan, Husain dan anak-anak cucu mereka yang terpilih sahaja. Manakala golongan Khawarij
hanya membataskan penerimaan hadits kepada ternpoh-tempoh dan individu-individu tertentu
sahaja daripada kalangan sahabat. Contohnya riwayat Saiyyidina 'Utsrnan menurut mereka,
hanya boleh diterima sebelum beliau kononnya terpesong pendirian dalarn memegang tampuk
pemerintahan sahaja. Dengan alasan kredibiliti beliau selepas itu telah tercemar. Malah menurut
rnereka lagi riwayat sekalian para sahabat yallg terlibat dalarn pertelagahan sesarna sendiri
terutamanya selepas peristiwa pembunuhan 'Utsman juga tidak boleh diterima lagi. Ini kerana
mereka telah terlibat dengan percakaran dan peperangan sesarla Islam yang menurut rnereka
termasuk dalam perbuatan dosa besar. Melakukan dosa besar pula menurut kepercayaan mereka

akan menjadikan seseorang itu kafir! Jika diperhatikan dengan lebih jauh dan lebih halus,
golongan-golongan yang menyeleweng dan terpesong daripada landasan Islam yang sebenar itu
bukan sekadar berani menolak dan mempertikaikan hadits-hadits rasulullah s.a.w. sahaja, rnalah
adakalanya mereka sama ada secara sedar atau tidak, berani menolak al-Qur'an sekalipun jika ia
didapati bercanggah dengan prinsip-prinsip pegangan dan kepercayaan mereka. Sebagai

contohnya lihat bagaimana peristiwa Nabi Musa telah rnembelah laut dengan tongkat Baginda

tidak diterima oleh golongan Mu'tazilah. Padahal ia bukan sahaja tersebut di dalarn hadits-hadits
Nabi s.a.w., malah tersebut juga di dalam al-Qur'an. Tetapi oleh kerana ayat-ayat al-Qur'an dan
hadits-hadits itu bercanggah dengan salah satu prinsip rnereka iaitu menafikan adanya mu'jizat
para nabi a.s., mereka sama ada terus menolaknya atau menta'wilkannya dengan ta'wilan-

ta'wilan yang bercanggah dan bertentangan sama sekali dengan al-Qur'an sendiri. Antara contoh
ta'wilan mereka terhadap mu'jizat Nabi Musa a.s. yang telah mernbelah laut dengan tongkatnya
ialah kata mereka bahawa kejadian yang sebenarnya telah berlaku ialah fenomena pasang surut
air laut. Menurut mereka Nabi Musa a.s. adalah seorang yang arif tentang ilmu astronomi.

Baginda a.s. sebenarnya telah merancang untuk rnelarikan kaurnnya dengan menyeberangi laut
pada waktu air laut akan surut. Ternpoh surutnya juga telah diketahui oleh Baginda. Dalam
perkiraan Nabi Musa, sebaik sahaja kaumnya berlaya rnenyeberangi laut, air laut akan pasang

kembali dan ia akan mengakibatkan orang-orang yang rnengekori mereka dari belakang

tenggelam oleh air pasang itu. Ta'wilan seperti ini nyata sekali bertentangan dengan nas al-

Qur'an, kerana Aliah berfirman:
',=: ,)b}i ,-pt qj ;K!K'd^G-Ai -lLai -*i ri.-. Jl q-;'u

Bermaksud: lalu Kami wahyukan kepada (Nabi) Musa: "Pukulah laut itu dengan tongkatmu".
(Setelah dipukul) Maka terbelahlah laut itu, lalu rnerladilah air tiap-tiap bahagian yang terbelah
itu (terangkat) seperti gunung yang besar" (as-Syu'araa':63).

Walau bagaimanapun golongan Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah tetap menerima kesenrua hadits
yang terbukti sahih datangnya dari Nabi s.a.w. atau para sahabat Baginda. Iftedibiliti para sahabat

tidak pernah mereka ragul apalagi dipertikai atau dicernuh. Sekiranya kesalahan-kesalahan para

sahabat seperti meminum arak, berzina dan sebagainya dijadikan alasan oleh golongan yang

menolak para sahabat dengan menda*wa bahawa kejujuran mereka juga tidak rnustahil boleh
tercemar, kesalahan-kesalahan tersebut sudah terbukti menjadi satu teladan dalam pernbentukan

syariat Islam. Kerana proses pembentukan hukum syariat tidak akan berjalan dengan lancar tanpa

insiden-indsiden yang telah mereka alami, di sarnping tiada sebarang bukti yang rnenunjukkan

mereka pernah berbohong. Dalam masa yang sama kesalahan-kesalahan yang mereka lakukan

154



bukanlah rnenjadi suatu penyebab yang merendahkan martabat dan keimanan mereka. Sebaliknya
kesalahan-kesalahan yang mereka lakukan adalah satu bukti yang menunjukkan bahawa terdapat
hikmah yang sengaja diatur oleh Allah s.w.t. untuk membantu RasulNya menjelaskan dengan
lebih terang lagi pelaksanaan hukum-hukurn kepada umat Baginda. Tanpa sebarang contoh
kesalahan yang dilakukan oleh para sahabat, pelaksanaan hukum secara praktikal mustahil
ditunjukkan dengan tepat dan jelas. Bahkan kesalahan-kesalahan yang mereka lakukan tidak
pernah mencacatkan kejujuran mereka bila mereka sendiri terbukti berani mengakui kesalahan-
kesalahan yang telah dilakukan di hadapan Baginda s.a.w. Misalnya seorang sahabat yang
benratna Ma'iz al-Aslami r.a. yang datang sendiri menemui Rasulullah s.a.w. untuk meminta
Baginda menjalankan hukuman ke atasnya setelah beliau mengaku telah berzina. Tetapi setiap
kali beliau berbuat demikian, Nabi akan memalingkan wajah Baginda daripadanya dan
tnenyurlthnya pulang. Namun setelah beliau datang lagi pada kali yang keempat, Nabi s.a.w. telah
berkata kepadanya, "Engkau gilakah?" Ma'iz lantas menafikan dan meminta agar Nabi segera
rnenjalankan hukurnan ke atasnya. Setelah hukuman dijalankan, terdapat para sahabat yang
rneyatakan kekesalannya terhadap keterlanjuran yang telah beliau lakukan, namun perbuatan
dernikian terus ditegur oleh Nabi s.a.w. dengan mengatakan bahawa Baginda telah melihat beliau
sedar-rg berenang-renang di dalarn s)'urga. Baginda s"a.w. juga telah bersabda:G ,-^r'i jJ {-il +E .ij

iiilrl :,:i B.ttoaksud; Dia telah benar-benar bertaubat (dan nilai taubatnya itu begitu tinggi)
sehingga kalau taubatnya itu dibahagi-bahagikan di antara sekumpulan besar manusia niscaya ia
rnasih tnencukupi (untuk diterima Allah). (Lihat Sahih Bukhari. Muslim, Ahmad, Abu Daud,
Nasaa'i, Tirrnizi, Daaraquthni, Abu 'Awaanah 

dan iain-lain).
Dernikianlah ketinggian iman para sahabat yang cuba dipersenda-sendakan oleh musuh-musuh
Islarn. 1'ujuan mereka tidak lain hanyalah untuk dijadikan senjata yang dapat mencederakan
kejuiuran para sahabat dalam membawa agama Allah. Sedangkan Ma'iz al-Aslami tidak pemah
ditonjolkan oleh tokoh-tokoh muhadditsin sebagai perawi dari kalangan sahabat yang
tneriwayatkan hadits. Tidak ada satu pun hadits yang diriwayatkan oleh beliau. Andaikata beliau
ada meriwayatkan hadits, riwayatnya tetap akan diterima. Apatah lagi riwayat-riwayat daripada
para sahabat yang telah ikut serta dalam peperangan Badar. Bukankah mereka telah diampunkan
Allah walau apapun jua kesalahan yang rnereka lakukan. Allah s.w.t. telah berfirman di dalam
sebuah hadits Qudsi tentang ahli Badar bahawa: F .:-ji $i Fri 1* li.il Bermaksud: "Lakukan
apa saja yang kamu mahu, sesungguhnya Aku telah mengampunkanmu." (Bukhari, Muslirn,
Ahrnad, Abu Daud, Tirmizi. Nasaa'i, Ibnu Majah, at-Thabaraani, Ibnu Abi Syaibah dan lain-lain).
Hadits ini rneskipun diketahui oleh ahli Badar, tidak pernah diketahui pula mereka
rlenjadikarlnya sebagai perisai untuk melakukan ma'shiat. Tidak juga pernah terbukti dalam
sejarah hidup tnereka bahawa mereka menganggapnya sebagai satu peluang dan kesempatan
untuk melakukan kederhakaan terhadap Allah. Malah sebagai tanda rasa syukur, mereka telah
rnelipat gandakan amalan keta'atan, bukan sebaliknya menghentikannya. Apalagi untuk
menggalltikannya dengan amalan rna'shiat atau bid'ah. Kerana seseorang yang terdidik dengan
adab dan budaya yang luhur tidak akan berbuat sesuka hati di dalam rumah orang yang
rnenjemputnya masuk dengan mengatakan: "Buatlah seperti rumah sendiri". Malah sambutan
lnesra tuan rumah tersebut akan disarnbut dengan perasaan terharu yang akan membuatkannya
lebih bersopan dan berhati-hati. Keampunan yang diterima daripada Allah s.w.t. itu juga tidak
pen-rah mereka anggap remeh dengan mengulangi semula kesalahan-kesalahan yang sama. Lihat

r55



saja kisah Ka'ab bin Malik, Hilal bin Umaiyyah dan Murarah bin Rabi'ah yang telah dipulau
selama lima puluh hari sebagai hukuman kerana tidak menyertai peperangan Tabuk oleh Nabi
s.a.w. dan para sahabat setelah Baginda s.a.w. menerima arahan daripada Allah s.w.t. untuk
berbuat demikian. Selarna tempoh tersebut beliau tidak pemah ditegur oleh sesiapapun, dan
teguran beliau juga tidak diendahkan. Malah salarn beliau tidak dijawab oleh Nabi s.a.w sendiri.
Namun setelah ternpoh yang memeritkan itu berlalu, beliau telah n-rengisytiharkan untuk

rnenyerahkan segala hartanya sebagai tanda kesyukuran di hadapan para sahabat yang

mengerumuninya untuk mengucapkan tahniah sebaik sahaja mereka mendapat berita tentang
pengampunannya.

Begitu Juga dengan seorang sahabat yang telah terdorong mencium seorang perempuan. Setelah

rnenyedari kesalahannya, beliau terus berlari mendapatkan Rasulullah s.a.w. sarnbil mengadu
halnya kepada Baginda dengan berkata, "Binasalah aku" beberapa kali. Setelah mengetahui
perkara yang sebenarnya Nabi s.a.w. mengajaknya untuk sama-sama berwudhu' dan rnenunaikan

sembahyang. Lalu pada keesokkan harinya, barulah Nabi s.a.w. menjelaskan bahawa dosanya
telah diampunkan oleh Allah disebabkan amalan sernbahyang yang dilakukannya pada hari

semalam sambil Baginda membacakan ayat:

:t'. 35'"-{J. u'it'tr;t'c,tgri u+-u'*.-'-':i i it 
'#i 

G a';t ,Qi a-h 4t2ti ;i,

Bermaksud: dan dirikanlah sernbahyang itu pada kedua tepi siang (pagi dan petang) dan pada

bahagian permulaan daripada (waktu) malam. Sesungguhnya perbuatan-perbuatan yang baik itu

menghapuskan (dosa) perbuatan-perbuatan yang buruk. Itulah peringatan bagi oraug-orang yang

mahu ingat. (Huud: 114).
Namun sahabat berkenaan tidak pernah diberitakan telah rnenjadikan kelonggaran daripada ayat
yang turun khusus berkenaan dengan insiden yang dialaminya sendiri itu sebagai satu peluang

untuk melakukannya semula. Golongan yang memusuhi para sahabat tidak henti-henti rnencari

alasan berupa ayat-ayat al-Quran yang zahtnya menegur perbuatan para sahabat sebagai dalil

untuk memburuk-burukkan imej mereka. Antara ayat yang selalu mereka jadikan sebagai alasan

untuk mencalarkan kredibiliti para sahabat ialah tiga ayat dari Surah al-Hujuraat berikut:

' t; ' i i '&;;i \ ? oi.d,'4,,i4 J'pL ,\j\,;1v; rl l o.n oe"s '".,i\"t5; ti;v *ii qi

3f ,i ' ,^bi ?irip .l '6,*:l '.+*ni Fi *iirqr;i ;, ;;,

'.:'. 3&i ?';Li,.,'*Li ,1ij v $r3u-- J-"ii

Bermaksud: Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mengangkat suaramu melebihi

suara Nabi, dan janganlah kamu menyaringkan suara (dengan lantang) semasa bercakap

dengannya sebagaimana sebahagian daripada kamu menyaringkan suaranya semasa bercakap

dengan sebahagian yang lain, supaya tidak terhapus pahala amalanntu, sedang kamu tidak

menyedarinya. (2). Sesungguhnya orang-orang yang rnerendahkan suaranya semasa mereka

berada di sisi Rasulullah (s.a.w), - merekalah orang-orang yang telah dibersihkan Allah hati

mereka untuk bertaqwa; mereka beroleh keampunan dan pahala yang besar. (3). Sesungguhnya

orang-orang yang mernanggilmu dari luar bilik-bilik (ternpat ahlirnu, Wahai Muhamrnad),

kebanyakan mereka tidak mengerti (adab dan tata tertib). (a). (al-Huluraat: 2-4).

156



Menurut mereka sikap kurang ajar para sahabat terhadap Nabi s.a.w" yang mendapat teguran

daripada Allah tersebut arnat jelas mernbuktikan sikap sebenar para sahabat. Sedangkan ayat

tersebut hanya ingin rnenielaskan peringkat-peringkat proses tarbiyah Nabi s.a.w. dalam

rnendidik para sahabat yang datang daripada pelbagai latar belakang dan pelbagai qabilah. Ia

sebaliknya rnemaparkan kejayaan Nabi s.a.w. rnengubah kehidupar-r kasar mereka kepada satu

generasi yang paling sopan dan tinggi adabnya di persada sejarah. Kerana kejayaan sesuatu usaha

akan dinilai berdasarkan hasil yang diraih di penghujung ternpoh usahanya itu, bukan di

pennulaan usahanya" Ini dibuktikan oleh gambaran-gambaran hadits tentang sikap para sahabat

selepas itu. Apabila ingin menemui Nabi s.a.w.. mereka akan mengetuk pintu rumah Baginda

dengan hanya menggunakan hujung-hujung kuku mereka sahaja. Apalah hebatnya Nabi s.a.w,

sekiranya pengikut-pengikut Baginda sudah terdiri daripada orang-orang yang sopan dan baik-

baik belaka!!

Ringkasnya, pegangan Ahli as-Sunnah wa al-Jarna'ah berkenaan"dengan hakikat iman adalah

berpandukar-r kepada tafsiran Nabi s.a.w. yang dipraktikan oleh para sahabat Baginda. Kerana

Nabi s.a.w. sentiasa menggalakkan para sahabat agar sentiasa mengisi kehidupan mereka dengan

arnalan keta'atan, bukannya mernbiarkan kehidupan mereka berlalu tanpa panduan dan amalan

lantaran berpada dengan pengakuan iman sahaja. Dalam rnembongkar faktor-faktor yang

rnenyebabkan golongan sesat sernakin tersasar dalam pencarian kebenaran mereka, para 
'ulama'

telah rnenyimpulkan tiga taktor utama yang menyumbang kepada kesesatan dan penyelewengan
'aqidah, 

iaitu: (1) Menolak hadits-hadits sahih. (2) Meninggalkan panduan daripada amalan para

sahabat yang menerima birnbingan secara langsung dan secara praktikal daripada Nabi s.a.w. (3)

Mengikut tuntutan hawa nafsu dan memandai-mandai dalarn mereka cipta qaran-aJaran agama.

Sebagai kesimpulan kepada perbincangan yang lalu dapatlah dikatakan, Imam Bukhari lebih

banyak rnernberi tumpuan kepada 
'aqidah 

golongan Muriiah, KarromiT'vah dan seumpamanya

yang berpendapat bahawa seseorang itu sudah dikira berirnan dengan hanya mengakuinya di

dalarn hati sahaja dan keadaan irnannya tidak akan terjejas walaupun dia melakukan apa saja

arnalan rna'shiat. Manakala 
'ulama' 

sebelumnya seperti Imam Abu Hanifah dan lain-lain pula,

lebih rxenulnpukan perhatian kepada golongan Mu^tazilah dan Khawarij yang beri'tiqad amalan

sekali-kali tidak boleh dipisahkan daripada irnan. Dalam erti kata yang lain, seseorang yang tidak

sempat rnelakukan sesuatu amalan keta'atan, tidak dikira sebagai seorang yang beriman.

Seseorang yang rnelakukan sesuatu dosa besar pula akan terus menjadi kafir. Untuk membendung

pengaruh golongan Mu'tazilcth dan Khuv,ctrij tersebut, Imam Abu Hanifah dan para 
'ulama' 

yang

sependapat dengannya di zarrtan beliau rnengatakan iman itu bersifat Busith (tunggal tanpa

kornponen). Walau bagaimanapun mereka tetap berpendapat bahawa kuifiar (keadaan), atsar

(kesan) atau tsamaraet (hasil dan buah) irnan itu berbeza di antara seseorang yang beriman hasil

daripada amalan yang berbeza. Dalam erti kata yang lain, amalan seseorang tetap memainkan

peranan yang besar dan penting dalarn membentuk dan menyuburkan irnannya. Namun apabila

rlasa berlalu, hinggalah sampai ke zaman Imam Bukhari, sesetengah golongan telah bertindak

lebih jauh apabila menerima konsep Bosith itu dengan erti seseorang yang beriman tidak perlu

lagi rnernbuat sebarang amalan keta'atan dan dalam masa yang sama amalan ma'shiat juga tidak

n-reninggalkan apa-apa kesan kepada imannya. Maka untuk rnemperbetulkan 
'aqidah 

songsang

sebagairnana yang dipegang oleh golongan Murii'ah, Karramiyyah dan sebagainya itu, Imam

Bukhari dan jumhur 'ulama' 
di zarnannya tampil menyatakan bahawa iman itu rnempunyai

157



beberapa komponen atau iman itu bersifat murakkab. Dalam usaha membuktikan da'waannya itu,
Imam Bukhari telah membawa sejumlah ayat yang menunjukkan bahawa amal itu adalah
sebahagian daripada iman. Antaranya ialah ayat berikut:

:7: (U'oF"r"* *k ft-#ie 3,t l  ;;Xi*.";-A
Bermaksud: Katakanlah (kepada orang-orang musyik): "Tuhanku tidak mengindahkan kamu,
melainkan kalau ada doamu (ibadatmu). (Tetapi bagaimana kamu beribadat kepadaNya), Padahal
kamu sesungguhnya telah mendustakanNya? Kerana itu kelak (azab) pasti (menimpamu)". (al-
Furqaan: 77). Doa yang merupakan suatu bentuk amalan dan ibadat, membawa maksud iman di
dalam ayat ini. lni menunjukkan iman itu mempunyai kornponennya berupa amalan.
Di dalam ayat 143 Surah al-Baqarah Allah berfirman' -s'i,"Jl CJ.+rl dll ils L-r Bermaksud: "Allah

tidaklah akan mensia-siakan iman kamu." Iman di dalam ayat ini pula mernbawa rnaksud
sembahyang kamu. Ayat ini juga menunjukkan amaian (sembahyang dan lain-lain) merupakan
komponen iman. Ia jelas menunjukkan iman itu bersifat rnurakkab.
Biar apa pun, di antara pendapat Imam Abu Hanifah dan hnam Bukhari yang kelihatan seolah-
olah bercanggah itu pada hakikatnya tidak bercanggah langsung. Perbezaan yang kelihatan
hanyalah perbezaan dari sudut kaedah atav metoda yang digunakan oleh mereka dalarn usaha
menangkis hujah-hujah golongan sesat yang berkernbang pada zafi,a,n masing-masing sahaja.
Kerana meskipun Imam Bukhari berpendapat bahawa iman bersifat Murukkab, beliau tidak
pernah menda'wa seperti da'waan golongan Mu'tuziluh dan Khuwariiyang mengatakan iman dan
amal adalah dua entiti atau hakikat yang salna. Manakala Imam Abu Hanifah dan 'ularna' yang
sependapat dengannya pula, walaupun mereka menda"wa iman bersifat Basith, namun mereka
tidak pernah mengatakan amaian tidak diperlukan lagi sebagaimana da'waan golongan Murii'uh,
Karramiyyah dan sebagainya. Jadi perbezaan di antara Imam Bukhari dan 'ulama' sezarnannya
dengan Imam Abu Hanifah dan 'ulama' yang sependapat dengannya adalah perbezaan dari sudut
kaedah dan pendekatan sahaja atau dengan kata lain perbezaan lafzi sahaja, tidak lebih dari itu.
Sekarang penulis cuba meringkaskan apa yang dikatakan perbedaan pendekataan dan
perbedaanlafzi di antara dua golongan Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah tersebut. Dengan itu akan
nyatalah persamaan tanggapan tentang iman yang ada pada keduanya.(1) Golongan pertama
mengatakan iman bertambah dengan amalan keta'atan dan berkurang dengan amalan rna'shiat
atau perbuatan dosa. Apa yang bertambah? Kata mereka, yang bertambah ialah kesan amalan itu,
hasilnya atau kaifiatnya. Golongan kedua tidak rnenafikannya. Yang mereka nafikan ialah
bertambah atau berkurangnya apa yang semestinya diimani dan dipercayai (t .J^$). Dalam soal
rni pada hakikatnya golongan pertama tidak berbeda daripada golongan kedua. (2) Golongan
pertama mengatakan terdapat tiga juzu' (komponen) di dalam iman. Tetapi juzu' asas dan
sebenarnya hanyalah .tu+l! ij-.,' 

'i (membenarkan dengan hati). Membuat pengakuan dengan lidah
dan mengamalkan apa yang diimani juga merupakan juzu' (komponen) irnan, tetapi kedua-
duanya adalah komponen tambahan (rrl, oj+). Golongan kedua walaupun tidak bersetuju delgan
golongan pertama daripada segi irnan mempunyai beberapa juzu', ada yang asasi dan ada yang
tambahan. Tetapi mereka tetap bersetuju dengan golongan pertarra tentang cl:r 1 sebagai hakikat
(o+1-) iman. Adapun yang dua lagi itu bukan juzu'nya, ia tidak lebih dari buah atau hasil iman.
(3) Golongan kedua percaya bahawa orang yang tidak melakukan apa-apa perintah dan suruhan
agam4 begitu juga orang yang melanggar perkara-perkara yang diharamkan oleh agama tidak

158



Ju u.& 'b' 
Jei )* J'  t l

.  | / , '
,9 JLAa iiLbr l

4

i ;
,f

u#r Jl-,
.  ,  t t  i , ' , o , 1  t i _ r ;  _ X

"t'Y J 9' -\--e L

i)^2i 1 , ,  
' \  

,  , ' ,  "  
' l

A,Ur rJfJ r-L$.>
0 /

o)\ : - i  nF il-:,lr

;t(a':

8- 'Ubaidullah bin Musa (bin Baazaam m.21 3l2I4H) meriwayatkan kepada kami,

katalya: Handzalah bin Abi Sufyan (bin'Abdir Rahman al-Qurasyi al-Makki m.l5lH)

rneriwayatkan kepada kami daripada'lkrimah bin Khalid (bin al-'Aash bin Hasyim al-

Qurasyi al-Makki m.1141115H) daripada Ibni 
'Umar r.&,r03 katanya: "Rasulullah s.a.w.

akap terus rlasuk slurga seperti kepercayaan Murji'ah^ Mereka rnengatakau orang seperti itu

kalau tidak diarnpunkan oleh Allah akan dihukurn dahulu salna ada di alatn Barzal<h, di Mahsyar

atau di dalam neraka. Bagairnanapun akhirnya ia akan dilepaskan dari neraka dan akan masuk

syurga. Golongan pertama pula percaya bahawa orang yang meninggalkan amal bil arkaan boleh

rrelyebabkannya dirnasukkan ke dalarn neraka jika tidak diampuni Allah. Tetapi mereka tidak

akan kekal di dalamnya. Bukankah perbedaarr seperti ini hanya perbedaan pada lafaz dan'ibarat

sahaja? Kesirnpulan daripada kedua pendapat itu ialah orang yang meninggalkan amal bil arkaan

rnungkil masuk neraka. Tetapi kerana ada irnan di dalarn hatinya, dia akhirnya akan selamat juga

dan akal masuk syurga juga. (4) hnan seseorang akan bertambah apabila ia mengerjakan segala

bentuk keta'atan dan kebajikan.

"'r Apabila disebut Ibni atau lbnu 
'Urnar (anak laki-laki 

'Umar) secara utnum begitu, maka

dirnaksudkan dengannya 
'Abdullah bin 

'Urnar. Walaupun selain beliau 
'Umar mempunyai ramai

lagi anak laki-laki. Antara sebabnya ialah beliau merupakan anak laki-laki 
'Umar yang paling

rnenonjol. Beliau sering juga dipanggil dengan nama kuniah, Abu 
'Abdir Rahman. Ibnu 

'Umar

rnerneluk agama Islam ketika masih kecil bersama ayahandanya 
'Umar semasa di Mekah, di

peringkat awal da'wah Rasulullah s.a.w. Kemudian berhijrah ke Madinah bersama ayahnya
'Umar" 

Beliau tidak dibenarkan mengikuti peperangan Badar kerana dianggap belum cukup umur

pada ketika itu. Peperangan pertama bersama Rasulullah s.a.w. yang diikuti 
'Abdullah bin 

'Umar

ialah perallg Khandaq. Ketika itu beliau baru berumur lirna belas tahun. Kemudian teruslah beliau

rnengikuti peperangan derni peperangan yang dilancarkan oleh Rasulullah s.a.w. Ibnu 
'Umar

adalah seorang daripada enam orang sahabat yang banyak meriwayatkan hadits. Salah seorang

daripada ernpat orang'Abdul (a'+tyt alrL-Jl;. Ibnu'Umar adalah seorang yang sangat wara', alim

dan zahid. Selain itu beliau juga dikenali sebagai seorang yang sangat teliti, berhati-hati dan

sangat kuat dalarn mengikuti sunnah Nabi s.a.w. Beliau kemudiannya dikenali sebagai mahaguru

di kalangan sahabat (!1--ll C+-) Kerana itulah Imam Malik menjadikan beliau sebagai rujukan

utama dari kalangan sahabat untuk fiqhnya. Rasulullah s.a.w. pernah bersabda tentangnya, kata

Baginda s.a.w.: "sesungguhnya 'Abdullah adalah seorang leiaki yang baik (saleh)." Kata Ibnu

Mas'ud: "Ibnu 'Umar adalah antara pernuda Quraisy yang paling dapat mengawal dirinya

daripada (pengaruh) dunia." Sa'id bin al-Musaiyyab berkata: "Tidak ada orang di muka bumi ini

yang lebih aku suka menemui Allah dalanr keadaan membawa amalan sepertinya daripada Ibnu

t ' .
j \ ia[!t 

'.
\, .)

i , , 3
' i  ) ta +lL; ht l :n
€ r-t ;- '.f

t*t ?\i q3lt ,Y"ts

159


	page 154
	page 155
	page 156
	page 157
	page 158
	page 159

