SIS E
P

(1) Kitab Wahyu
S 1 S o o o 30 55,0056 A0 o2 AT L

L
[P
.

I- Bab Bagaimana Vermulaan (Datangnya) Wahyw Kepada Rasulullah S.2.%0.2 Dan
(Bab) Firman Allah S.W.T. "Sesungguhnya  Kami Telah Wenurunkan Wahyu

yang memberi ma'na ma'rifah kepada sesuatu isim yang dimasukinya boleh digabungkan
bersama “Lam Ta'rif”. (6) Kerja atau ‘amal haraf Jar sebelumnya yang dibuang tetap dikekalkan.
Kerana itulah orang "Arab berkata: 1S lxiY &l Perkataan 4 tetap dimajrurkan meskipun dibuang
“wau” haraf qasam sebelumnya. aa ¥ e M) Dua perkataan ini merupakan sighah mubalagah.
Tetapi ma'na Je> ) lebih mendalam daripada ma'na a= . Ini disebabkan oleh lebihnya hurut
pada perkataan e ¥ berbanding perkataan s Jll. Kata "ulama’ Ilmu Ma'ani: ole 05 el 504 5
sl 845 (lebihnya huruf dalam sesuatu perkataan menunjukkan kelebihan ma'nanya).
Sesetengah ‘ulama’ berpendapat es )M jalah zat yang memberi rahmat di dunia dan di akhirat.
sementara ~> !l pula ialah zat yang memberi rahamat di akhirat semata-mata. Sebahagian ‘ulama’
yang lain pula berpendapat (e~ W jalah Tuhan yang mengurniakan ni'mat yang besar-besar dan
>l ialah Tuhan yang mengurniakan ni‘mat yang kecil-kecil dan seni. al-A’lam (Yusuf bin
Sulaiman bin ‘Isa asy-Syantamari al-Andalusi m.476H) dan Ibnu Malik berkata: el dan ms 0
sebenarnya adalah "alam bukan sifat musytaq. Barangkali pendapat mereka berdasarkan riwayat
daripada "Abdur Rahman Bin *Auf seperti berikut: NERBPREA] ol e G Lany ee o B U
PO B cage 1h DalDh B died Ll 05TH G i 06 AL i e AR Ge Al 55 L Gaa
E PP I R U6 Ol adle s Lo i Ul St el 50 e 068 aiak Uf e Loaeliagig
3 s e o o ) 85 4B e e Ay Wiy id ot e ) A ) A
T SPNLII d)ﬁ)l‘ G Rl Sun e g U e—*-hw DF o2 350h ol 5 Aan O ale . Sebabnya kenapa
tidak disebutkan langsung sifat jalal di dalam Basmalah, malah apa yang disebut hanyalah dua
sifat jamal yang mengandungi ma'na rahmat iaitu <>V dan ) ialah berdasarkan firman Allah
berikut: % JS s Siea s dan juga firmanNya di dalam hadits qudsi berikut: <ule iea, 0
=t Basmalah diakhiri dengan as,ll untuk mengisyaratkan kepada kesudahan yang baik di
akhirat nanti adalah untuk orang-orang mu’minin dan muttaqin.

* Sebagaimana telah dibincangkan dengan panjang lebar di dalam mugaddimah sebelum ini
bahawa tajuk-tajuk Imam Bukhari mengandungi maksud-maksudnya yang tersendiri dan maksud-
maksud tersebut boleh difahami dengan mengkaji dan meneliti usul-usulnya. Antara kitab terbaik
yang membincangkan tajuk-tajuk kitab Sahih Bukhari ialah kitab (s ladl museal aal jilly it o)

7



karangan Syeikh al-Hadits Maulana Muhammad Zakariyya al-Kandhlawi. > ¢ (S S (Bab
bagaimana permulaan datangnya wahyu kepada Rasulullah s.a.w.). Pembukaan kitab Sahih al-
Bukhari yang unik. Seperti telah kita Bincangkan sebelum ini bahawa antara ciri khusus yang
terdapat di dalam kitab Sahih Bukhari ialah adanya ma’'na isyarat pembuka (z\®Y! 4=) ») di dalam
tajuk atau hadits setiap permulaan bab atau kitabnya dan ma'na isyarat penutup (258aY! 4l ») di
dalam tajuk atau hadits setiap penutup bab atau kitabnya. Contohnya di dalam Kitab Wahyu, di
dalam tajuk pertamanya ada perkataan permulaan i1aitu “Bagaimana permulaan wahyu” dan di
dalam hadits yang terakhirnya terdapat perkataan “akhir”, iaitu: Jiss Jli Al &l <8 (Begitulah
akhirnya keadaan Hercules). Perkataan-perkataan yang dijadikan isyarat kepada penutup tersebut
tidak semestinya dalam bentuk perkataan “akhir” sahaja, tetapi Imam Bukhari juga membawa
perkatan-perkataan yang mempunyai ma na penyudah yang lain seperti tamat, mati dan
sebagainya. Tujuan beliau membawakan isyarat permulaan dan penyudah tersebut ialah
mengingatkan dirinya sendiri dan para pembaca kitabnya agar sentiasa tidak lupa kepada asal
usul manusia yang datang daripada Allah dan dan kepadaNya jualah pasti mereka akan kembali.
la juga bermaksud menyedarkan kita bahawa setiap yang hidup ada permulaan dan
penghujungnya kecuali Allah s.w.t. yang tidak ada awal dan akhirnya. Dengan isyarat pembuka
dan isyarat penutup itu beliau juga mahu mengingatkan para pelajar agar sentiasa memikirkan
apakah permulaan bagi sesuatu perkara yang ingin dilakukan dan apakah kesudahan atau natijah
daripada perbuatan tersebut. Imam Bukhari berbeza sama sekali daripada pengarang-pengarang
kitab-kitab hadits yang lain kerana beliau telah memulakan kitabnya dengan perbincangan
tentang wahyu. Tidak dinafikan bahawa setiap pengarang kitab hadits memang mempunyai
maksud tersendiri di sebalik pemilihan bab pertama di dalam kitab-kitab mereka masing-masing.
Imam Abu Daud, Nasaa’i dan Tirmizi misalnya memulakan kitab-kitab mereka dengan Kitab at-
Thaharah. Justeru sembahyang adalah rukun agama terpenting dan kesahihannya terhenti atas
Thaharah. Selain itu perkara pertama yang disoal di dalam kubur ialah tentang thaharah dan
perkara pertama yang disoal di Mahsyar nanti ialah tentang sembahyang, maka mereka
memulakan kitab masing-masing dengan kitab thaharah. Imam Ibnu Majah memulakan kitab
Sunannya dengan Ittiba" as-Sunnah, kerana jika Sunnah Nabi s.a.w. dan Sunnah Kahulafa’ Ar-
Rasyidinnya tidak diikuti niscaya segala macam bid ah akan meresapi agama dan seterusnya rupa
bentuk agama akan terhapus, di samping asas agama pula akan terancam. Demi menjaga kesucian
agama Imam Ibnu Majah membuka kitabnya dengan bab Ittiba’ as-Sunnah. Oleh kerana para
sahabat merupakan orang-orang yang bertangung-jawab dalam menyebarkan Sunnah Nabi s.a.w.
dan mereka pula disuruh Baginda di dalam sabda-sabdanya yang berbunyi: <l aalall &l
bermaksud: “Hendaklah orang yang hadhir di kalangan kamu menyampaikan kepada yang tidak
hadhir.” ety 22a¥ 440 aSie uld bermaksud: “Hendaklah orang-orang yang bijaksana dan cerdik
di antara kamu mengiringiku (berada dekat di belakangku ketika bersembahyang), maka kerana
itulah Imam Ibnu Majah membuat bab Manaqib Sahabat selepas bab lIttiba" as-Sunnah. Ini kerana
jika para sahabat diragui dan dipertikaikan, niscaya agama yang dibawa mereka juga akan diragui
dan dipertikaikan. Imam Muslim berpendapat Isnad merupakan penentu untuk mengetahui sama
ada sesuatu riwayat itu boleh diterima atau tidak. Berdasarkan Isnad juga para "ulama’ hadits
memutuskan sama ada sesuatu hadits itu bertaraf sahih, dha'if atau maudhu’. Lantaran kedudukan
isnad yang amat penting itulah maka Ibnu al-Mubarak pernah berkata: J& S5y ¥ 315 ol e SELYH
¢li L ¢ld Ue Bermaksud: “Isnad itu sebahagian daripada ugama. Jika tidak ada isnad, niscaya

8



akan berkatalah orang yang akan berkata apa yang mahu dikatanya. Melihat kepada betapa
pentingnya isnad dalam menjaga kesucian agama maka Imam Muslim memulakan kitabnya
dengan perbincangan tentang isnad sebelum menyentuh soal-soal yang lain. Imam Malik pula
memulakan kitab Muwattha’'nya dengan waktu-waktu sembahyang fardhu, Ini kerana
sembahyang fardhu adalah rukun terpenting agama, tetapi ia mestilah ditunaikan pada waktu-
waktu tertentu, maka semestinyalah waktu-waktu sembahyang itu diketahui terlebih dahulu.
Waktu-waktu sembahyang fardhu itu menjadi istimewa dan perlu diutamakan daripada yang lain-
lain kerana keistimewaan sembahyang fardhu itu sendiri. Itulah sebabnya Imam Malik
mengutamakan perbincangan tentang waktu-waktu sembahyang daripada perbincangan-
perbincangan yang lain. Mungkin juga Imam Malik bermaksud menyatakan kepentingan masa
dalam kehidupan manusia yang tidak dapat dinafikan oleh sesiapa jua yang ber'aqal fikiran. Allah
sendiri selalu bersumpah dengan menyebut masa-masa tertentu untuk menarik perhatian manusia
kepada kepentingan masa dalam kehidupan mereka. Apabila Imam Malik memulakan kitabnya
dengan perbincangan tentang waktu-waktu sembahyang berertt Imam Malik mahu menyatakan
bahawa antara waktu atau masa yang paling berguna dan berharga buat manusia ialah waktu dan
masa sembahyang fardhu mereka. Imam Ahmad telah menyusun kitab haditsnya yang sangat
masyhur itu dalam bentuk Musnad. Di dalam kitab musnad seseorang pengarang akan
mengemukakan hadits-hadits yang diriwayatkan oleh seseorang sahabat secara berasingan tidak
kira apa pun topiknya. Apa yang penting ialah segala riwayatnya (sejauh yang diketahui
pengarang) akan diletakkan di satu tempat dan ini tentunya akan memudahkan pembaca untuk
mengetahui hadits-hadits seseorang sahabat. Tetapi Imam Ahmad bermaksud lebih dari itu lagi,
kerana beliau terlebih dahulu mengemukan hadits-hadits riwayat Abu Bakar, kemudian hadits-
hadits "Umar, kemudian hadits-hadits "Utsman dan seterusnya mengikut tertib keutamaan sahabat
pada pandangan Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah. Ini sekali gus menunjukkan “aqidah pengarang
itu sendiri, di samping menunjukkan juga peranan dan jasa para sahabat dalam menyampaikan
amanah Nabi s.a.w. kepada umat. Imam Bukhari pula berbeza daripada pengarang-pengarang
yang lain, sama ada yang mendahului beliau atau yang sezaman dengannya. Beliau memulakan
kitab Sahihnya dengan Kitab Wahyu. Imam Bukhari mempunyai hujjahnya yang tersendiri. Bagi
beliau segala petunjuk dan pedoman adalah berpunca daripada wahyu. Oleh sebab itulah beliau
memulakan kitab Sahihnya dengan tajuk penurunan wahyu, kerana semua perkara atau maklumat
sebagaimana yang dibentangkan oleh para Imam yang lain pada hakikatnya berpunca daripada
wahyu Allah s.w.t., termasuk hadits Baginda s.a.w. Ini berma'na sumber semua ajaran agama,
termasuk soal ibadat, mu'amalaat dan lain-lainnya adalah wahyu Allah s.w.t. Bacalah kitab hadits
mana sekalipun, anda hanya akan dapat menyelami haditsnya sahaja. Apabila anda membaca
kitab Sahih Bukhari, apa yang terbentang di hadapan anda adalah keseluruhan agama yang
merangkumi seluruh aspek kehidupan manusia. Justeru tujuan sebenar Imam Bukhari ialah untuk
mengarang sebuah kitab yang menjadi panduan dan pedoman dalam agama, bukan sekadar kitab
yang mengumpulkan hadits semata-mata. Hakikat inilah yang mendorong Maulana Banoori,
pengasas Jami'ah al-'Uloom al-Islamiyyah Karachi (tempat di mana penulis pernah menimba
ilmu hadits) berkata; <uall 3 WS waiay of J8 pall 4 WS ey o) o1 sl ) Bermaksud:
“Sebenarnya Imam Bukhari bermaksud menulis sebuah kitab tentang agama lebih daripada
maksudnya menulis sebuah kitab hadits.” Demikanlah cerita guru penulis Mufti Wali Hassan
Khan semasa beliau mengajarkan Sahih al-Bukhari kepada kami dahulu. Kemudian timbul pula

9



kemusykilan, mengapakah Imam Bukhari menggunakan ungkapan “Bagaimana permulaan
wahyu” di dalam tajuknya, yang menunjukkan seolah-olah —aS di sini bertanyakan tentang
keadaan permulaan wahyu. Sedangkan sekiranya hadits-hadits yang berada di bawah tajuk ini
diperhatikan, kandungan-kandungan haditsnya tidak menggambarkan keadaan permulaan wahyu
kecuali hanya satu hadits sahaja, iaitu hadits yang ketiga yang menceritakan bagaimana Nabi
s.a.w. didatangi Malaikat Jibril ketika sedang beribadat di dalam Gua Hira’. Jadi ia menimbulkan
persoalan kerana tajuk yang diletakkan oleh Imam Bukhari seolah-olahnya tidak menepati
kandungan hadits-hadits di bawahnya. Atau dengan kata yang lain, kandungan hadits tidak
menepati kehendak tajuk. Contohnya, hadits pertama menceritakan tentang niat orang-orang yang
berhijrah. Sedangkan peristiwa tersebut tidak berlaku di permulaan Nabi s.a.w. mendapat wahyu.
Begitu juga dengan hadits yang kedua, di mana Nabi s.a.w. telah ditanya tentang bagaimana
keadaan wahyu itu datang dan jawapan Baginda kepada pertanyaan tersebut tidak
menggambarkan penurunan wahyu yang pertama sahaja. Berhubung dengan kemusykilan tentang
ketidaktepatan tajuk dengan hadits-hadits yang tersebut di bawahnya, para 'ulama’ pengkaji
Sahih Bukhari telah menyimpuikan beberapa jawapan hasil daripada kajian dan perbahasan
mereka tentangnya. Antara jawapan tersebut ialah: (1) Perkataan ¢3 yang bermaksud permulaan
di dalam tajuk di atas, berma'na wahyu itu sendiri. Jawapan ini ditarik daripada perbahasan ilmu
Nahu, di mana perkataan > #% merupakan gabungan 4sls 4la) dengan erti ¢ itu berma'na
wahyu itu sendiri. Maka ia seharusnya diaqdirkan begini: & Js=, M a5 JS << FErtinya,
“Bagaimanakah keadaan wahyu datang kepada Rasulullah”, ia bukan bererti permulaan wahyu.
Jadi perkataan ¢ itu tidak diterjemahkan ma'nanya. Kerana tujuan ia dimasukkan oleh Imam
Bukhari ke dalam tajuknya itu hanyalah semata-mata untuk memenuhi iltizamnya sahaja, iaitu
mengisyaratkan kepada permulaan di setiap permulaan babnya. Namun pendapat ini disangkal
oleh mereka yang mengatakan bahawa tidak mungkin tokoh agung seperti Imam Bukhari sengaja
meletakkannya tanpa memaksudkan apa-apa. (2) Permulaan wahyu bukanlah turun kepada Nabi
s.a.w. sahaja. Kerana sebelum itupun nabi-nabi yang lain sudah menerima wahyu masing-masing.
Tetapi setelah Nabi Isa a.s. wafat, penurunan wahyu telah terhenti setelah sebelumnya zaman
wahyu tidak pernah terputus. Jadi maksud permulaan penurunan wahyu di sini ialah permulaan
penurunan semula wahyu setelah ia terputus sekian lama. Jadi perkataan “‘Permulaan™ di sini
bukannya bererti wahyu yang mula-mula diterima oleh Nabi s.a.w. Wahyu kali ini adalah
istimewa dan berbeza daripada wahyu-wahyu sebelumnya. Di mana ia boleh dianggap sebagai
“kelahiran semula” wahyu menggantikan wahyu-wahyu sebelumnya. (3) Maksud “Bagaimana
permulaan wahyu” boleh diperincikan lagi kepada: a- —&S atau keadaan yang dimaksudkan oleh
Imam Bukhari di sini bukanlah terbatas kepada keadaan wahyu itu sahaja, tetapi merangkumi
keadaan-keadaan di sekitarnya seperti keadaan peribadi Nabi s.a.w. sendiri selaku penerima
wahyu, keadaan tempat, masa dan penerimaan masyarakat setempat, iaitu merangkumi 4la 445,
4l 448 dan 4dSe 44K Ini bererti ¢ atau permulaan yang dimaksudkan oleh Imam Bukhari
tidaklah bermaksud permulaan wahyu sahaja. Sebaliknya ia merangkumi permulaan-permulaan
vang lain termasuklah dari segi tempat, masa, masyarakat, permulaan tindakan Nabi s.a.w. dalam
memulakan misi dakwahnya dan sebagainya. b- Wahyu yang dimaksudkan oleh Imam Bukhari di
sini bukanlah terbatas kepada wahyu al-Qur’an sahaja. Kerana selain al-Qur’an, terdapat lagi
wahyu-wahyu lain termasuklah hadits. Di dalam al-Qur’an Allah berfirman:

S 0 e R R T T o PP R I D T R
DA e owl Pl beadly (s N ol ol OUF (155 o 5l Ly N aalS5 Of A2 08 L

10



Bermaksud: Dan tidak mungkin bagi seseorang manusia bahwa Allah berkata-kata dengannya
kecuali dengan perantaraan wahyu (dengan diberi ilham atau mimpi), atau dari belakang tabir
(dengan mendengar sahaja kalam Ilahi tanpa melihatNya), atau dengan mengutus utusan
(malaikat) lalu utusan itu menyampaikan wahyu kepadanya dengan izin Allah akan apa yang
dikehendakiNya. Sesungguhnya Dia (Allah) Maha Tinggi lagi Maha Bijaksana. (as-Syura:51).
Ayat ini menegaskan bahawa terdapat tiga saluran wahyu yang Allah s.w.t. gunakan untuk
berhubung dengan nabi-nabinya. al-Qur’an diturunkan melalui saluran wahyu yang ketiga iaitu
melalui malaikat Jibril a.s. yang menyampaikannya kepada Nabi s.a.w. la bukan diterima
Rasulullah s.a.w. secara langsung daripada Allah s.w.t. Para ‘ulama’ bersepakat mengatakan
ketiga-tiga sumber yang tersebut di dalam ayat di atas merupakan wadah-wadah atau saluran-
saluran wahyu yang berasingan. Jadi apakah yang dimaksudkan dengan ‘wahyu’ sepertimana
yang disebut sebagai saluran yang pertama di dalam ayat di atas? Sudah tentulah tidak ada
jawapan yang lain yang lebih tepat dan sesuai untuknya selain hadits. Dalam usaha membezakan
wahyu, Imam Bukhari telah membahagikan wahyu kepada dua kategori sebagaimana yang
diistilahkan oleh 'ulama’ sebagai: stidl sl dan st e sl [aitu wahyu yang dibaca dan
wahyu yang tidak dibaca. Yang dimaksdkan dengan wahyu yang dibaca ialah al-Qur’an, kerana
ia dibaca di dalam sembahyéng dan diganjarkan pahala bagi setiap hurufnya yang dibaca. Yang
dimaksudkan dengan wahyu yang tidak dibaca pula ialah al-hadits. Ia tidak dibaca di dalam
sembahyang, meskipun membacanya dikira sebagai ibadat juga. Dalam menegaskan lagi bahawa
hadits juga merupakan wahyu, al-Qur’an sendiri telah menjelaskannya melalui dua ayat berikut:
T e tE N bl T G S Uy

Bermaksud: dan tiadalah dia (muhammad) mengucapkan (sesuatu berhubung dengan ugama
Islam) menurut hawa nafsunya. (3) Apa yang diucapkannya itu (sama ada al-Quran atau hadits)
tidak lain hanyalah wahyu yang diwahyukan kepadanya. (4) (an-Najm:3-4). Cara Penurunan
Wahyu. Penurunan wahyu juga berlaku dengan pelbagai cara. "Ulama’ telah mengumpulkan
empat puluh enam cara atau bentuk wahyu diturunkan. Walau bagaimanapun kesemua cara
tersebut tidak akan terkeluar daripada tiga cara utama sebagaimana yang disebutkan di dalam ayat
di atas tadi. Antara cara dan bentuk penurunan wahyu kepada para nabi ialah: (1) Melalui mimpi
atau <)) a4l jaitu wahyu ketika tidur, di mana para nabi a.s. mendapat wahyu melalui mimpi.
Mimpi-mimpi Nabi s.a.w. sendiri misalnya adalah tepat dan benar-benar berlaku sebagaimana
yang diperlihatkan kepada Baginda. Ini bererti para Nabi a.s. tidak semestinya menerima wahyu
dalam keadaan sedar sahaja. Contoh lain yang dapat dikemukakan ialah perintah yang sangat
besar pernah diterima Nabi Ibrahim a.s. juga melalui mimpi. Di dalam mimpi Allah s.w.t.
memerintahkan Baginda a.s. agar menyembelih Isma’il anaknya. Sekiranya mimpi itu bukan
wahyu, sudah tentu nabi Ibrahim tidak akan menyembelih putera kesayangannya Isma'il. (2)
[lham atau §& 54 ® <4l jaitu dengan cara Allah s.w.t. mengilhamkan sesuatu kepada seseorang
nabiNya, lalu nabi itu mengolah apa yang diterimanya dan mengungkapnya dengan bahasa
sendiri. Keadaannya lebih kurang sama dengan seseorang yang mendengar sesuatu ungkapan
dalam bahasa tertentu yang difahaminya dan mengungkapnya kembali dalam bahasa lain kepada
orang-orang yang tidak memahami bahasa asal ungkapan tersebut. Saluran wahyu berupa hadits-
hadits Rasulullah s.a.w. adalah melalui cara ini. Hakikatnya ialah Allah s.w.t. meniupkan wahyu
tersebut ke dalam hati nabiNya tanpa perantaraan malaikat, lalu nabi itu mengolah dan

11



	page 7
	page 8
	page 9
	page 10
	page 11

