
.rjtiK-t

(r)Kitab Wahyu
4 / 4 . / 4 4 4 / r , . /

9t',1,, F, * At,-l,,.'tlqr-,1 J1.rtt',' i j(|._K u\, _ t, y -":d;'bg4+5u?4,+5ynr
a /

o"\rt

l- Bab Bagaitnano Frr*ulaan (Datangnya) \Qahyu l{qada T?asulullah S.R.W., eon
(Bab) Firnnon flttah 8.1x0.f. n9rrungguhnya IGmi Telah TTlenurunlean Wahy,

yang rnemberi ma'na ma'rifah kepada sesuatu isirn yang dimasukinya boleh digabungka'
bersama "Lam Ta'rif'. (6) Kerja atau 'amal harafjar sebelumnya yang dibuang tetap dikekalkan.
Kerana itulah orang 'Arab berkata: lS jLsY +1. Perkataan ,rl tehp dimajrurkan meskipun dibuang"wau" haraf qasam sebelumnya. a+.il cr.:lt Dua perkataan ini merupakan sighah mubalagah.
Tetapi ma'na J^'-,ll lebih mendalam daripada ma'na el.-/1. lni disebabkan oleh lebihnya huruf
pada perkataan jl"--ll berbanding perkataan e*:jll. Kata 'ulama' Ilmu Ma.ani: & Us ..r:+^.lt ;:Lr;
'!sj'^ll 6:!-r (lebihnya huruf dalam sesuatu perkataan menunjukkan kelebihan ma'nanya).
Sesetengah 'ulama' berpendapat ;r--Jl ialah zat yang rnemberi rahmat di dunia dan di akhirat.
sernentara i|'jl pula ialah zat yangmemberi rahamat di akhirat semata-mata. Sebahagian 'ularna'
yang lain pula berpendapat .r '-ll ialah Tuhan yang mengurniakan ni'mat yang besar-besar da'r
fr*-ill ialah Tuhan yang mengurniakan ni'mat yang kecil-kecil dan seni. al-A'lam (yusuf bi'
Sulaiman bin 'Isa asy-Syantamari al-Andalusi m.476H) dan Ibnu Malik berkatat ,---_lr dan p5;Jr
sebenarnya adalah 'alam bukan sifat musytaq. Barangkali pendapat mereka berdasarkan riwayat
daripada 'Abdur Rahman Bin 'Auf seperti berikur: )1-6 ;rjA;ll j;AlJt r,; Ji +s*,_r F gi Jl Liit
iA]F Jtb :"F j ;)"-_,it i; ;:1n .l$tr rrrlr ,i *s,;r ,..1u LL *dr .); ,"rjll .l' i_ji ,j jtjL rs.-i.i, ar ui ;w, d:rs ar Jr-l J;+ J-,j +J; d,r J.. ;; Ji_, ,r,i4 ;ft * G +-- Ui L:t , iU;i,
.Jji .iri .ll; ):+*.ri ,l'*{' e; i:t, q-x; 3 tL3 Lcl^-j } *o-r .J* U CjL*J p;;Jr .:,'lrr ;,"-rlr
.3Ji-'-''iJ-s' #:all i .t!L:,;r-. .,l,:+ -l+i ...1-l ,.'!: J ;g]+J;J'JJ|A .+1, **r.J+ _r+br. S"OuOnya kenapa
tidak disebutkan langsung sifat jalal di dalam Basmalah, malah apa yang disebut hanyalah dua
sifat jamal yang mengandungi ma'na rahmat is;6 ;^=;Jt dan e+-_lt ialah berdasarkan firman Allah
berikut: o.l .E {','*,J ,.F--r: dan juga finnanNya di dalam hadits qudsi berikut: ,-,,,1- ,_i,o.r,; ;J
.s+;i. Basmalah diakhiri dengan #--ll untuk rnengisyaratkan kepada kesudahan yang baik di
akhirat nanti adalah untuk orang-orang mu'minin dan rnuttaqin.' Sebagaimana telah dibincangkan dengan panJang lebar di dalam muqaddimah sebelum ini
bahawa tajuk-tajuk Imam Bukhari mengandungi maksud-rnaksudnya yang tersendiri dan rnaksucl-
maksud tersebut boleh difahami dengan mengkali dan rneneliti usul-usulnya. Antara kitab terbaik
yang membincangkan tajuk-tajuk kitab Sahih Bukhari ialah kitab t'tr^+lr C+,J e+llt:,,,1-e,ryl



karangan Syeikh al-Hadits Maulana Muharnm ad Zakariyya al-Kandhlawi. qrJl i+ Os ee$ (Bab
bagaimana permulaan datangnya wahyu kepada Rasulullah s.a.w.). Pembukaan kitab Sahih al-
Bukhari yang unik. Seperti telah kita Bincangkan sebelum ini bahawa antara ciri khusus yang
terdapat di dalarn kitab Sahih Bukhari ialah adanya ma'na isyarat pembuka (Ctili)l Llj) di dalarn
tajuk atau hadits setiap pennulaan bab atau kitabnya dan ma'na isyarat penutup (eu:iYl Lt;) di
dalam tajuk atau hadits setiap penutup bab atau kitabnya. Contohnya di dalarn Kitab Wahyu, di
dalam tajuk pertamanya ada perkataan perrnulaan iaitu "Bagaimana pennulaan wahyu" dan di
dalarn hadits yang terakhirnya terdapat perkataan "akhir", iaitu: .Iry .tu ;i dji ;Ki (Begitulah
akhirnya keadaan Hercules). Perkataan-perkataan yang dijadikan isyarat kepada penutup tersebut
tidak semestinya dalam bentuk perkataan "akhir" sahala, tetapi Imam Bukhari juga rnembawa
perkatan-perkataan yang mempunyai rna'na penyudah yang lain seperti tamat, mati dan
sebagainya. Tujuan beliau membawakan isyarat permulaan dan penyudah tersebut ialah
rnengingatkan dirinya sendiri dan para pembaca kitabnya agar sentiasa tidak lupa kepada asal
usul manusia yang datang daripada Allah dan dan kepadaNya jualah pasti mereka akan kembali.
Ia jugu bermaksud menyedarkan kita bahawa setiap yang hidup ada permulaan dan
penghujungnya kecuali Allah s.w.t. yang tidak ada awal dan akhirnya. Dengan isyarat pembuka
dan isyarat penutup itu beliau juga mahu mengingatkan para pelaj ar agar sentiasa rnemikirkan
apakah permulaan bagi sesuatu perkara yang ingin dilakukan dan apakah kesudahan atau natijah
daripada perbuatan tersebut" Imam Bukhari berbeza sama sekali daripada pengarang-pengarang
kitab-kitab hadits yang lain kerana beliau telah memulakan kitabnya dengan perbincangan
tentang wahyu. Tidak dinafikan bahawa setiap pengarang kitab hadits lnemang rnempunyai
maksud tersendiri di sebalik pemilihan bab pertarna di dalam kitab-kitab mereka masing-masing.
hnam Abu Daud, Nasaa'i dan Tirmizi rnisalnya rnemulakan kitab-kitab mereka dengan Kitab at-
Thaharah. Justeru sembahyang adalah rukun agama terpenting dan kesahihannya terhenti atas
Thaharah. Selain itu perkara pertarna yang disoal di dalarn kubur ialah tentang thaharah dan
perkara pertama yang disoal di Mahsyar nanti ialah tentang sernbahyang, maka mereka
mernulakan kitab masing-rnasing dengan kitab thaharah. Imam Ibnu Majah memulakan kitab
Sunannya dengan Ittiba' as-Sunnah, kerana jika Sunnah Nabi s.a.w. dan Sunnah Kahulafa' Ar-
Rasyidinnya tidak diikuti niscaya segala rnacarr bid'ah akan meresapi agama dan seterusnya rupa
bentuk agama akan terhapus, di samping asas agama pula akan terancam. Demi menjaga kesucian
agama Imam Ibnu Majah membuka kitabnya dengan bab Ittiba' as-Sunnah. Oleh kerana para
sahabat merupakan orang-orang yang bertangung-jawab dalam menyebarkan Sunnah Nabi s.a.w.
dan mereka pula disuruh Baginda di dalarn sabda-sabdanya yang berbunyi: +till ulJl CJ
bennaksud: "Hendaklah orang yang hadhir di kalangan kamu menyampaikan kepada yang tidak
hadhir." ..r+Jt, e).Yl :l-li $.r++l-.,1 6slmaksud: "Hendaklah orang-orang yang bijaksana dan cerdik
di antara katnu mengiringiku (berada dekat di belakangku ketika bersernbahyang), rnaka kerana
itulah hnam Ibnu Majah mernbuat bab Manaqib Sahabat selepas bab lttiba' as-Sunnah. Ini kerana
jika para sahabat diragui dan dipertikaikan, niscaya agama yang dibawa mereka juga akan diragui
dan dipertikaikan. Imam Muslirn berpendapat lsnad merupakan penentu untuk mengetahui sama
ada sesuatu riwayat itu boleh diterima atau tidak. Berdasarkan Isnad juga para 'ulama' hadits
memutuskan sama ada sesuatu hadits itu bertaraf sahih, dha'if atau maudhu'. Lantaran kedudukan
isnad yang amat penting itulah maka Ibnu al-Mubarak pernah berkata: .ltit iul,Vt V3t, ;.tr ;a rr-.'-,Vr
;l*, 'h tu i Bermaksud: "Isnad itu sebahagian daripada ugama. Jika tidak ada isnad, niscaya



akan berkatalah orang yang akan berkata apa yang mahu dikatanya. Melihat kepada betapa
pentingnya isnad dalam rnenjaga kesucian agama maka Imam Muslim rnemulakan kitabnya
dengan perbincangan tentang isnad sebelurn rnenyentuh soal-soal yang lain. Imam Malik pula
rnemulakan kitab Muwattha'nya dengan waktu-waktu sembahyang fardhu. Ini kerana
sernbahyang fardhu adalah rukun terpenting agalna. tetapi ia rnestilah ditunaikan pada waktu-
waktu tertentu, maka sernestinyalah waktu-waktu sernbahyang itu diketahui terlebih dahulu.
Waktu-waktu sembahyang fardhu itu menjadi istimewa dan perlu diutamakan daripada yang lain-
lain kerana keistimewaan sembahyang fardhu itu sendiri. Itulah sebabnya Imam Malik
mengutamakan perbincangan tentang waktu-waktu sembahyang daripada perbincangan-
perbincangan yang lain. Mungkin jrgu Imam Malik bennaksud menyatakan kepentingan masa
dalam kehidupan manusiayangtidak dapat dinaflkan oleh sesiapa jua yang ber'aqal fikiran. Allah
sendiri selalu bersumpah dengan menyebut masa-masa tertentu untuk menarik perhatian manusia
kepada kepentingan masa dalam kehidupan mereka. Apabila Imam Malik memulakan kitabnya
dengan perbincangan tentang waktu-waktu sernbahyang bererti Imarn Malik mahu rnenyatakan
bahawa antara waktu atau masa yang paling berguna dan berharga buat manusia ialah waktu dar-r
masa sembahyang fardhu mereka. Imam Ahmad telah menyusun kitab haditsnya yang sangat
masyhur itu dalam bentuk Musnad. Di dalarn kitab rnusnad seseorang pengarang akan
mengemukakan hadits-hadits yang diriwayatkan oleh seseorang sahabat secara berasingan tidak
kira apa pun topiknya. Apa yang penting ialah segala riwayatnya (sejauh yang diketahui
pengarang) akan diletakkan di satu tempat dan ini tentunya akan memudahkan pembaca untuk
rnengetahui hadits-hadits seseorang sahabat. Tetapi Imarn Ahrnad bermaksud lebih dari itu lagi,
kerana beliau terlebih dahulu mengemukan hadits-hadits riwayat Abu Bakar, kernudian hadits-
hadits 'Umar, kernudian hadits-hadits 'Utsrnan dan seterusnya rnengikut tertib keutamaan sahabat
pada pandangan Ahli as-Sunnah wa al-Jama'ah. lni sekali gus menunjukkan 'aqidah pengarang
itu sendiri. di sarnping menunjukkan juga peranan dan jasa para sahabat dalam menyalupaikan
amanah Nabi s.a.w. kepada umat. Imam Bukhari pula berbeza daripada pengarang-pengarang
yang lain, sama ada yang mendahului beliau atau yang sezaman dengannya. Beliau memulakan
kitab Sahihnya dengan Kitab Wahyu. Imam Bukhari mempunyai hujjahnya yang tersendiri. Bagi
beliau segala petunjuk dan pedoman adalah berpunca daripada wahyu. Oleh sebab itulah beliau
memulakan kitab Sahihnya dengan tajuk penurunan wahyu, kerana semua perkara atau rnaklurnat
sebagaimana yang dibentangkan oleh para Imam yang lain pada hakikatnya berpunca daripada
wahyu Allah s.w.t., termasuk hadits Baginda s.a.w. Ini benna'na sumber semua ajaran agama,
termasuk soal ibadat, mu'amalaat dan lain-lainnya adalah wahyu Allah s.w.t. Bacalah kitab hadits
lnana sekalipun, anda hanya akan dapat menyelatni haditsnya sahaja. Apabila anda membaca
kitab Sahih Bukhari, apa yang terbentang di hadapan anda adalah keseluruhan agama yaltg
merangkumi seluruh aspek kehidupan manusia. Justeru tujuan sebenar Imatn Bukhari ialah untuk
mengarang sebuah kitab yang menjadi panduan dan pedoman dalam agama, bukan sekadar kitab
yang mengumpulkan hadits semata-mata. Hakikat inilah yang mendorong Maulana Banoori,
pengasas Jami'ah al-'Uloorn al-Islamiyyah Karachi (tempat di mana penulis pernah menirnba
ilmu hadits) berkata: i+r.ll 

"t' lEs ti i ;i d.'! Jl.lJl d LEs *in aJ ;i :l-;i .,ttli+lt ..r) Berrnaksud:
"sebenamya Imam Bukhari bennaksud menulis sebuah kitab tentang agama lebih daripada
rnaksudnya menulis sebuah kitab hadits." Dernikar-rlah cerita guru penulis Mufti Wali Hassan
Khan semasa beliau mengajarkan Sahih al-Bukhari kepada kami dahulu. Kemudian timbul pula



kemusykilan, mengapakah Imam Bukhari menggunakan ungkeipan "Bagaimana pertnulaan
wahyu" di dalam tajuknya, yang menunjukkan seolah-olah '-4S di sini bertanyakan tentang
keadaan permulaan wahyu. Sedangkan sekiranya hadits-hadits yang berada di bawah tajuk ini
diperhatikan, kandungan-kandungan haditsnya tidak menggambarkan keadaan permulaan wahyu
kecuali hanya satu hadits sahaja, iaitu hadits yang ketiga yang menceritakan bagaimana Nabi
s.a.w. didatangi Malaikat Jibril ketika sedang beribadat di dalam Gua Hira'. Jadi ia menimbulkan
persoalan kerana tajuk yang diletakkan oleh lmam Bukhari seolah-olahnya tidak menepati
kandungan hadits-hadits di bawahnya. Atau dengan kata yang lain, kandungan hadits tidak
rnenepati kehendak tajuk. Contohnya, hadits pertama menceritakan tentang niat orang-orang yang
berhijrah. Sedangkan peristiwa tersebut tidak berlaku di pennulaan Nabi s.a.w. mendapat wahyu.
Begitu j.rga dengan hadits yang kedua, di mana Nabi s.a.w" telah ditanya tentang bagaimana
keadaan wahyu itu datang dan jawapan Baginda kepada pertanyaan tersebut tidak
menggambarkan penurunan wahyu yang pertama sahaja. Berhubung dengan kernusykilan tentang
ketidaktepatan tajuk dengan hadits-hadits yang tersebut di bawahnya, para 'ulama' pengkaji
Sahih Bukhari telah menyimpulkan beberapa jawapan hasil daripada kajian dan perbahasan
mereka tentangnya" Antara jawapan tersebut ialah: (1) Perkataan i+ yang bermaksud permulaan
di dalam tajuk di atas, benna'na wahyu itu sendiri. Jawapan ini ditarik daripada perbahasan ilmu
Nahu, di mana perkataan g+il iI merupakan gabungan 4++ 4su) dengan erti i+ itu berma'na
wahy'u itu sendiri. Maka ia seharusnya diaqdirkan begini: ,irl ..j-l--r Jl .+it ;LS '-i6 Ertinya,
"Bagaimanakah keadaan wahyu datang kepada Rasulullah", ia bukan bererti permulaan wahyu.
Jadi perkataan i+ itu tidak diterjernahkan ma'nanya. Kerana tujuan ia dimasukkan oleh Imam
Bukhari ke dalam tajuknya itu hanyalah semata-mata untuk memenuhi iltizamnya sahaja, iaitu
rnengisyaratkan kepada permulaan di setiap permulaan babnya. Namun pendapat ini disangkal
oleh mereka yang rnengatakan bahawa tidak rnungkin tokoh agung seperti hnam Bukhari sengaja
rneletakkannya tanpa memaksudkan apa-apa. (2) Permulaan wahyu bukanlah turun kepada Nabi
s.a.w. sahaja. Kerana sebelum itupun nabi-nabi yang lain sudah menerima wahpr masing-rnasing.
'Ietapi setelah Nabi Isa a.s. wafat, penurunan wahyu telah terhenti setelah sebelumnya zarnan
wahy'u tidak pernah terputus. Jadi maksud permulaan penurunan wahyu di sini ialah permulaau
penurunan semula wahyu setelah ia terputus sekian lama. Jadi perkataan "Permulaan" di sini
bukannya bererti wahyu yang mula-rnula diterima oleh Nabi s.a.w. Wahyu kali ini adalah
istirnewa dan berbeza daripada wahyu-wahyu sebelumnya. Di mana ia boleh dianggap sebagai
"kelahiran semula" wahyu menggantikan wahyu-wahyu sebelurnnya. (3) Maksud "Bagaimana
permulaan wahyu" boleh diperincikan lagi kepada: a-,-+s atau keadaan yang dimaksudkan oleh
Imaur Bukhari di sini bukanlah terbatas kepada keadaan wahyu itu sahaja, tetapi merangkumi
keadaan-keadaan di sekitarnya seperti keadaan peribadi Nabi s.a.w. sendiri selaku penerima
wahyu, keadaan tempat, masa dan penerimaan masyarakat setempat, iaitu rnerangkumi Ul- 1+!s,
ut"j +-'i6 66n 4Jj\S^ qr5. Ini bererti i+ atau permulaan yang dimaksudkan oleh Imarn Bukhari
tidaklah bermaksud permulaan wahyu sahaja. Sebaliknya ia merangkumi permulaan-permulaan
yang lain termasuklah dari segi tempat, lnasa, rnasyarakat, permulaan tindakan Nabi s.a.w. dalam
rnemulakan misi dakwahnya dan sebagainya. b- WahW yang dimaksudkan oleh Imam Bukhari di
sini bukanlah terbatas kepada wahyu al-Qur'an sahaja. Kerana selain al-Qur'an, terdapat lagi
wahyu-wahyu lain termasuklah hadits. Di dalam al-Qur'an Allah berfirrnan:

': ' j*+,-'r-F ,Jt'i-'*j- r- ,l:.q A*'l* , U;;i yu " ;:,_t ri e;i{l l i i):+<" oi * og Jj

10



Bennaksud: Dan tidak mungkin bagi seseorang manusia bahwa Allah berkata-kata dengannya
kecuali dengan perantaraan wahyu (dengan diberi ilharn atau mimpi), atau dari belakang tabir
(dengan mendengar sahaja kalam Ilahi tanpa melihatNya), atau dengan mengutus utusan
(rnalaikat) lalu utusan itu rnenyampaikan wahyu kepadanya dengan izin Allah akan apa yang
dikehendakiNya. Sesungguhnya Dia (Allah) Maha Tinggi lagi Maha Bijaksana. (as-Syura:51).
Ayat ini menegaskan bahawa terdapat tiga saluran wahyu yang Allah s.w.t. gunakan untuk
berhubung dengan nabi-nabinya. al-Qur'an diturunkan rnelalui saluran wahyu yang ketiga iaitu
melalui malaikat Jibril a.s. yang menyampaikannya kepada Nabi s.a.w. Ia bukan diterirna
Rasulullah s.a.w. secara langsung daripada Allah s.w.t. Para 'ulama' bersepakat mengatakan
ketiga-tiga sumber yang tersebut di dalam ayat di atas merupakan wadah-wadah atau saluran-
saluran wahyu yang berasingan. Jadi apakah yang dimaksudkan dengan 'wahyu' sepertimana
yang disebut sebagai saluran yang pertama di dalarn ayat di atas? Sudah tentulah tidak ada
jawapan yang lain yang lebih tepat dan sesuai untuknya selain hadits. Dalam usaha membezakan
wahyu, Imam Bukhari telah membahagikan wahyu kepada dua kategori sebagairnana yang
diistilahkan oleh 'ulama' sebagai: jiJt .*+-ril dan Jilt -,-..,' Fil. Iaitu wahyu yang dibaca dan
wahyu yang tidak dibaca. Yung dimaksdkan dengan wahyu yang dibaca ialah al-Qur'an, kerana
ia dibaca di dalam sembahyang dan diganjarkan pahala bagi setiap hurufnya yang dibaca. Yang
dimaksudkan dengan wahyu yang tidak dibaca pula ialah al-hadits. Ia tidak dibaca di dalarn
sembahyang, meskipun membacanya dikira sebagai ibadat juga. Dalam menegaskan lagi bahawa
hadits Juga merupakan wahyu, al-Qur'an sendiri telah menjelaskannya melalui dua ayat berikut:

,-,. Gy.i; it * bt ': .e-l-ai ; sb-+u3

Bermaksud: dan tiadalah dia (muhammad) mengucapkan (sesuatu berhubung dengan ugarna
Islam) menurut hawa naf'sunya. (3) Apa yang diucapkannya itu (sama ada al-Quran atau hadits)
tidak lain hanyalah wahyu yang diwahyukan kepadanya. (4) (an-Najm:3-4). Cara Penurunan
Wahyu. Penurunan wahyu jrga berlaku dengan pelbagai cara. 'Ulama' telah mengumpulkan
empat puluh enam cara athu bentuk wahyu diturunkan. Walau bagaimanapun kesemua cara
tersebut tidak akan terkeluar daripada trga cara utama sebagairnana yang disebutkan di dalam ayat
di atas tadi. Antara cara dan bentuk penurunan wahyu kepada para nabi ialah: (1) Melalui mimpi
atau,r^Lr,"jl ,.+-Cl iaitu wahyu ketika tidur, di mana para nabi a.s. mendapat wahyu melalui mimpi.
Mimpi-mimpi Nabi s.a.w. sendiri misalnya adalah tepat dan benar-benar berlaku sebagairnana
yang diperlihatkan kepada Baginda. Ini bererti para Nabi a.s. tidak semestinya menerima wahyu
dalam keadaan sedar sahaja. Contoh lain yang dapat dikernukakan ialah perintah yang sangat
besar pernah diterima Nabi Ibrahirn a.s. Juga rnelalui rnimpi. Di dalarn mimpi Allah s.w.t.
memerintahkan Baginda a.s. agar rnenyembelih lsrna'il anaknya. Sekrranya mimpi itu bukan
wahyu, sudah tentu nabi Ibrahim tidak akan menyembelih putera kesayangannya Isma'il. (2)
Ilham atau L-lit ..r!.''iill iaitu denganeara Allah s.w.t. rnengilhamkan sesuatu kepada seseorang
nabiNya, lalu nabi itu mengolah apa yang diterirnanya dan mengungkapnya dengan bahasa
sendiri. Keadaannya lebih kurang sama dengan seseorang yang mendengar sesuatu ungkapar-r
dalam bahasa tertentu yang difahaminya dan mengungkapnya kembali dalam bahasa lain kepada
orang-orang yang tidak memahami bahasa asal ungkapan tersebut. Saluran wahyu berupa hadits-
hadits Rasulullah s.a.w. adalah melalui cara ini. Hakikatnya ialah Allah s.w.t. meniupkan wahyu
tersebut ke dalam hati nabiNya tanpa perantaraan rnalaikat, lalu nabi itu mengolah dan

1,1


	page 7
	page 8
	page 9
	page 10
	page 11

