ayatnya oleh Allah s.w.t. (3) Sesuatu perutusan rasmi haruslah mengikut prosedur dan melalui
unit-unit tertentu yang telah ditetapkan. (4) Penurunan wahyu secara bertapis juga lebih sesuai
untuk dihidangkan kepada. manusia, kerana penurunan wahyu al-Qur’an secara langsung tetap
merupakan sesuatu yang berat kepada mereka. (5) Bentuk kedatangan wahyu yang berat juga
bertujuan melatih jiwa Nabi s.a.w. menerima dan menanggung beban wahyu-wahyu yang akan
menyusul kemudian. Satu lagi kemusykilan yang mungkin timbul dan perlu sekali
dirungkaikan ialah kenapakah Rasulullah s.a.w. mengumpamakan wahyu yang begitu mulia
dengan gemercing loceng yang digambarkan oleh beliau s.a.w. sendiri di dalam sesetengah hadits
sebaéal sesuatu yang tidak baik? Lihat saja misalnya dua hadits berikut ini; ‘«# @A Lazaty
2w Y5 & Bermaksud: Para malaikat tidak bersama rombongan musafir yang membawa
bersama mereka anjing dan loceng. (Hadits riwayat Muslim, Ahmad, Ibnu Abi Syaibah, Abu
Daud, Tirmizi, Ibnu Hibbaan dan lain-lain). S sl 3 (530 Bermaksud: Loceng itu seruling-
seruling syaitan. (Hadits riwayat, Ahmad, Muslim. Abu Daud, Ibnu Hibbaan, Baihaqi, Abu Ya'la
dan lain-lain). Beberapa jawapan telah diberikan oleh tokoh-tokoh hadits. Antaranya ialah: (1)
Sebanarnya ada latar belakang (2505 <) di sebalik kedua-dua sabda Rasulullah s.a.w. itu. Latar
belakangnya ialah sering kali Rasulullah s.a.w. berangkat untuk menyerang musuh pada waktu
malam. Dalam keadaan itu perlu sekali segala pergerakan angkatan tentera Baginda s.a.w.
dirahsiakan dan tidak sampai ke pengetahuan musuh. Dengan adanya seorang dua anggota tentera
yang cuai membawa anjing dan unta atau kuda yang dipasang loceng di lehernya, boleh menarik
perhatian pihak musuh dan seterusnya mengancam keselamatan tentera-tentera Islam
keseluruhannya. Disebutkan anjing kerana ia biasa menyalak. Salakannya akan menyedarkan
pthak musuh tentang kehadhiran pihak yang akan menyerangnya. Bunyi loceng yang boleh
didengari dari jauh juga boleh menyedarkan musuh dan membuatkan mereka berwaspada atau
bertindak menyerang pihak lawannya dengan lebih terancang dan tersusun sebelum ketibaan
mereka lagi. Pendek kata kedua-duanya boleh meletakkan tentera Islam dalam situasi bahaya.
[tulah sebabnya Rasulullah s.a.w. mengungkapkan kedua-dua hadits tersebut. Dan itulah juga
antara situasi yang menyebabkan loceng dipandang Baginda s.a.w. sebagai sesuatu yang tidak
baik dan tercela. Ia tidak bermaksud menghukum semua jenis loceng tidak baik dan tercela dalam
semua keadaan dan di semua tempat. (2) Hafiz Ibnu Hajar berkata, di dalam sesuatu
perumpamaan tidak semestinya terdapat segala sifat musyabbah bih (sesuatu yang diumpamakan
dengannya) pada musyabbah (sesuatu yang diumpamakan). Perkongsian dalam sifat khususnya
juga tidak mesti. Yang mesti ada hanyalah perkongsian kedua-duanya dalam sesuatu sifat.
Perbandingan dan perumpamaan yang dibuat di dalam hadits al-Haarits bin Hisyaam hanyalah
daripada sudut jenis bunyi loceng semata-mata. laitu sejenis bunyi yang dima'lumi semua orang.
Rumusan jawapan Hafiz Ibnu Hajar ialah bunyi loceng mungkin bersifat keras dan mendesing
atau mungkin juga bersifat menyeronokkan dan enak didengar sehingga boleh mengkhayalkan
seseorang. Perumpamaan yang dibuat Rasulullah s.a.w. di dalam hadits itu adalah daripada sudut
kekerasan dan desingannya, bukan sudutnya yang enak didengar dan menyeronokkan itu. (3)
Mengumpamakan sesuatu yang baik atau mulia dengan sesuatu yang tercela atau hina 4x)
(pse2alls 2 5aaall fidak salah jika sudut keserupaannya (4 4> ) jelas dan ma'lum. Sudut keserupaan
di antara wahyu atau suara malaikat dengan loceng yang tersebut di dalam hadits al-Haarits bin
Hisyaam itu adalah bunyi yang berterusan, bertubi-tubi dan tidak dapat dibezakan sebahagiannya
daripada sebaghagian yang lain. Bunyi yang tidak mempunyai huruf dan makhraj yang berbeza

40



keadaan aku telah ingat apa-apa yang disampaikannya (malaikat). Kadang-kadang

Malaikat itu menjelma sebagai seorang lelaki,'* lalu dia bercakap-cakap denganku dan

dan berlainan. Hadits itu seolah-olahnya mengumpamakan wahyu atau suara malaikat dengan
suatu bunyi yang sifatnya adalah seperti sifat loceng yang tersebut tadi. Sudut keserupaan seperti
itu jelas dan dima’lumi, kerana itu ia tidak salah dan tidak juga jelik. Di dalam hadits-hadits lain
juga sering kali terdapat perumpamaan dan perbandingan sebegini. Lihat saja misalnya hadits
berikut: b Aa ash 505 WS ded ) )JU S¥' ) Bermaksud: Sesungguhnya iman akan
kembali ke Madinah seperti ular kembali ke lubangnya. (Hadits riwayat Bukhari, Muslim,
Ahmad, Ibnu Majah, Tbnu Hibbaan, Ibnu Abi Syaibah, Abu "Awaanah dan lain-lain). Lihat
bagaimana Nabi s.a.w. mengumpamakan iman dengan ular. Di satu pihak iman yang begitu mulia
dan memberi keamanan kepada jiwa manusia. Di satu pihak yang lain pula ular yang begitu
berbisa dan menakutkan sehingga diperintahkan oleh Rasulullah s.a.w. supaya dibunuh walaupun
di tanah Haram. Tentu sekalilah Rasulullah s.a.w. tidak mengumpamakan iman dengan ular
daripada segi sifatnya yang menyakiti. Sudut keserupaan di antara iman dan ular yang Baginda
s.a.w. maksudkan dengan membuat perumpamaan itu ialah daripada segi kedua-duanya akan
kembali ke tempat selamat masing-masing akhirnya, walaupun sebelum itu ia pergi dan sampai
entah ke mana-mana. Dalam peristiwa Hudaibiah, apabila sampai di satu tempat (Tsaniyyah) unta
Nabi s.a.w. yang bernama Qashwaa’ duduk dan tidak mahu berjalan. Walaupun didorong para
sahabat supaya bangklt berjalan, ia tetap tidak bangun. Ketika itu berkatalah para sahabat: =3
§151a8) EOA 21528 Bermaksud: “Qashwaa’ telah berdegil, Qashwaa’ telah berdegil.” Nabi s.a.w.
pula berkata: Jull Juls i 38l dlé-' & @5 Ly s saill &35 U Bermaksud: “Qashwaa’ tidak
berdegil dan bukan begitupun perangainya. Tetapi ia dihentikan oleh Tuhan yang telah
menghentikan (tentera ber)gajah (dahulu). (Hadits riwayat al-Bukhari, Muslim, Abu Daud,
Ahmad, Ibnu Abi Syaibah, *Abdur Razzaaq, Thabaraani, Baihaqgi dan lain-lain). Di dalam hadits
ini Nabi s.a.w. membandingkan unta yang dinaikinya dengan gajah yang dinaiki Abrahah. Jauh
sekali perbezaan di antara unta nabi al-Qashwaa’ dengan gajah Abrahah. Lebih jauh lagi
perbezaan di antara Rasulullah s.a.w. sendiri dengan Abrahah. Bukankah Abrahah dengan tentera
bergajahnya telah berangkat dari Yaman menuju ke Mekah untuk merobohkan Ka'bah? Dan
bukankah Baginda s.a.w. dengan para sahabatnya berangkat dari Madinah ke Mekah untuk tujuan
yang suci, iaitu untuk menghormati Baitillah dan mema murkannya dengan beribadat kepada
Allah di sana? Bagaiman pula Nabi s.a.w. boleh membuat perumpamaan dan perbandingan
seperti itu? Jawabnya ialah Nabi s.a.w. membuat perbandingan seperti itu semata-mata untuk
menonjolkan sudut keserupéan yang telah berlaku dalam dua peristiwa berkenaan. Dalam kedua-
dua peristiwa itu kehendak Allah jua yang menghentikan gajah Abrahah dan unta Nabi s.a.w.
Kehendak Allah jugalah yang telah menghalang kedua-dua golongan tersebut daripada sampai ke
destinasinya. Oleh kerana sudut keserupaan di dalam perbandingan ini juga terang dan tidak ada
apa-apa yang salah, maka perumpamaan di dalamnya tidak dianggap keji dan jelik. Justeru
Rasulullah s.a.w. sendiri telah membuat perumpamaan seperti itu di dalam sekian banyak hadits-
haditsnya. Dengan itu dapatlah disimpulkan bahawa kekejian pada musyabbah bih (sesuatu yang
diumpamakan dengannya) tidak menjejaskan keelokan musyabbah (sesuatu yang diumpamakan).
'* Beberapa persoalan mungkin timbul di dalam kepala pembaca apabila sampai di sini.
Antaranya ialah: (1) Apakah itu malaikat? (2) Malaikat manakah yang dimaksudkan oleh

41



Rasulullah s.a.w. di sini? (3) Apakah akan terjadi kepada malaikat apabila ia menjelma sebagai
seorang manusia atau sesuatu benda yang lain? Para ‘ulama’ mutakallimin dan kebanyakan
‘ulama’ yang lain menta'rifkan malaikat dengan kata mereka: JS& (gl JSm 4t ) 53 ddal sload A8
159 Bermaksud: “Para malaikat itu adalah Jisim halus daripada nuur (cahaya). Mereka boleh
berupa dengan apa-apa rupa yang mereka kehendaki.” Sesetengah ‘ulama’ berpendapat,
perkataan <\ di dalam hadits di atas seeloknya dipakai dengan ma'na jenis malaikat. Ini kerana
berdasarkan beberapa hadits, malaikat Israfil dan malaikat bukit-bukau atau gunung-ganang <)
(Jeal) juga pernah datang menemui Rasulullah s.a.w. Tetapi kebanyakan "ulama’ berpendapat,
malaikat yang dimaksudkan di sini ialah malaikat Jibril. Kerana malaikat Jibril ditugas khusus
untuk menyampaikan wahyu kepada para rasul, termasuk Rasulullah s.a.w. Sandaran mereka
dalam perkara ini antara lainnya adalah firman Allah di dalam tiga ayat dari Surah asy-Syu'araa’
ini:

T ok G Pk T ool e 0SI AL T SuNT 50T U5

Bermaksud: ia (al-Qur’an) dibawa turun oleh Ar-Ruh Al-Amin (malaikat Jibril yang amanah).
(193). ke Dalam hatimu, supaya engkau (Muhammad) menjadi salah seorang di antara orang-
orang yang memberi peringatan (kepada umat manusia). (194). (ia diturunkan) dengan bahasa
‘Arab yang jelas. (195). Kedatangan Israfil kepada Rasulullah s.a.w. pula kebanyakannya berlaku
hanya di peringkat permulaan kenabian Baginda s.a.w. sahaja. Itu pun bukanlah dengan tujuan
menyampaikan wahyu, sama ada berupa al-Qur'an atau selainnya. Demikian juga dengan
malaikat bukit-bukau atau gunung-ganang (J=a <), [a ditemui Rasulullah s.a.w. sekali sahaja
setelah Baginda s.a.w. dianiayai penduduk Tha'if dengan teruk sekali. Ketika itu ia dan Jibril
muncul di hadapan Rasulullah s.a.w. lalu ia meminta izin daripada Baginda s.a.w. untuk
membinasakan mereka dengan menghempapkan dua buah bukit ke atas mereka. Tetapi Nabi
s.a.w. tidak mengizinkannya. Bukhari dan Muslim adalah antara tokoh hadits yang
mengemukakan kisahnya di dalam kitab mereka masing-masing. Lihatlah teksnya ini:

a5 e d@ oo dile H85% GBS U8 et o e s ol OB b 5 G Uil Gl B e
mqﬁlﬂjﬁh\e}wm\d&efﬂ:f\&L)dsﬂ\ém@mdu@\ﬁhgujdc mui.,v_.m
uaJ\uQJ\o_uuPlsd)\Smwddbmw\;\cg.mm)c g\m.j\wﬂ_umumdts,_mud&)s
L 136 ki il 3B agasy U uuw\)uﬁﬁuju\ d,mu,y\dmah&)dxgawu\,;&lhu
_\Lf\mﬁ_m_mubfudu;}\qud\wmjdﬂg \}.:Jujdlg_h)sdjs@“.\a‘m\ O & i e
&#J&AMJ.A@J\JMJM\J\&A;%\ d\&_\.\...uu\ Cis s ald U a4 U6 5 Gle ald gual)
Ll 4 J)ﬂ Y e A ba aelal B i ’)M 3 A5 Bermaksud: Aaishah isteri Nabi s.a.w.
meriwayakan bahawa beliau pernah bertanya Nabi s.a.w.: “Pernahkah berlalu kepadamu suatu
hari yang lebih dahsyat daripada hari Uhud?” Jawab Nabi s.a.w.: “Sesungguhnya aku telah
menderita bermacam-macam kesusahan kerana kaummu. Tetapi (gangguan mereka) yang paling
dahsyat pernah aku alami ialah pada hari ‘Aqabah, ketika aku mengemukakan diriku (sebagai
pesuruh Allah) di hadapan Ibni "Abdi Yaalil bin ‘Abdi Kulaal. Dia tidak menyambut baik
seruanku. Setelah meninggalkannya, aku keluar dalam keadaan sedih dan tidak tahu ke mana
harus dituju. Aku baru sedar setelah berada di Qarni ats-Tsa'alib. Di situ aku mendongak ke atas,
lalu aku nampak segumpal awan telah pun menaungiku. Rupa-rupanya Jibril ada di dalamnya.

42



Dia menyeru daku dengan .katanya: “Sesungguhnya Allah telah mendengar apa kata kaummu
kepadamu dan apa pula reaksi mereka terhadap seruanmu. Sekarang Dia mengutuskan malaikat
bukit-bukau kepadamu. Engkau boleh menyuruhnya melakukan apa yang engkau mahu terhadap
mereka. Malaikat bukit-bukau itu lalu bersuara dengan memberi salam kepadaku (terlebih
dahulu), kemudian dia berkata: “ Wahai Muhammad! Terpulang kepadamu, aku akan menurut
saja apa kehendakmu. Kalau engkau mahu aku hempapkan dua buah bukit ini ke atas mereka,
niscaya akan ku lakukannya.” Maka sahut Nabi s.a.w.: “Jangan, aku bahkan mengharapkan agar
Allah mengeluarkan daripada sulbi-sulbi mereka orang-orang yang akan menyembah Allah
semata-mata, orang-orang yang tidak akan menyengutukanNya dengan sesuatu apa pun. (Hadits
riwayat Bukhari, Muslim, Ahmad, an-Nasaa’i, Abu ‘Awaanah dan at-Thabaraani di dalam al-
Mu'jam al-Ausathnya). Kemusykilan ketiga timbul memandangkan banyak sekali hadits
Rasulullah s.a.w. menggambarkan saiz tubuh asal Jibra’il adalah sangat besar. Kedatangannya
menyebabkan ufuk langit terlindung! Kalau begitu bagaimana pula dia boleh datang dalam rupa
sekecil rupa manusia? Beberapa jawapan telah diberikan oleh para ‘ulama’. Sebahagian
daripadanya adalah seperti berikut: (1) Imamul Haramain berpendapat, Jibril boleh menjelma
dalam rupa sekecil rupa manusia itu setelah zawaa'idnya (bahagian-bahagian bukan utama
daripada tubuh asalnya) dilenyapkan. Setelah selesai menjalankan tugasnya, Allah akan
menjadikan semula zawaa’idnya itu. Atau pun zawaa'idnya tidaklah dilenyapkan terus, ia cuma
dipisahkan sahaja buat sementara waktu. Setelah selesai menjalankan tugas, Allah menyambung
kembali apa yang telah dipisahkan sebelumnya. (2) Syeikh ‘Izzuddin bin ‘Abdis Salaam
berpendapat, zawaa’id Jibril tidak dilenyapkan terus. la hanya dipisahkan buat sementara waktu
sahaja. (3) Hafiz Ibnu Hajar menukilkan pendapat gurunya Syeikhul Islam al-Bulgiini. Kata
beliau gurunya itu berpendapat, apabila Jibril menjelma dalam rupa seorang manusia, dia
sebenarnya masih kekal dengan rupa dan kejadian asalnya. Bezanya ialah pada ketika itu dia
mengecilkan tubuh asalnya sehingga kelihatan sebesar seorang manusia biasa sahaja. Setelah
selesai menjalankan tugasnya, dia akan kembali kepada rupa asalnya. Perbandingannya ialah
kapas setelah dibusar dengan pembusar. Ketika itu ia kelihatan besar dan kembang. Kalau ditekan
dan ditindih dengan sesuatu yang berat pula ia akan menjadi sangat kecil. Ini menunjukkan
sesuatu boleh menjadi besar dan kecil tanpa berkurang atau bertambah apa-apa daripada kejadian
asalnya. Antara perkara yang dibincangkan oleh para ‘ulama’ tentang Jibril apabila ia
menjelma sebagai seorang manusia ialah di manakah terletak rohnya pada ketika itu. Adakah di
dalam tubuh asalnya yang mempunyai enam ratus sayap? Kalau begitu, yang datang kepada
Rasulullah s.a.w. bukan roh Jibril dan bukan juga tubuhnya. Atau rohnya berada di dalam tubuh
manusia jelmaannya? Kalau begitu adakah tubuh asalnya pada ketika itu mengalami kematian
atau 1a hanya kosong daripada rohnya? Beberapa jawapan telah diberikan. Antaranya ialah: (1)
Roh Jibril pada ketika itu berada di dalam tubuh manusia jelmaannya. Namun itu tidak bererti
tubuh asalnya mengalami kematian. Keadaannya tak ubah seperti orang yang sedang tidur.
Walaupun rohnya pergi entah ke mana-mana, namun tubuhnya tetap tidak mati. Roh orang-orang
yang mati syahid juga meskipun berada di dalam tembolok burung berwarna hijau di dalam
syurga, ia tetap mempunyai hubungan dengan tubuhnya di bumi. (2) Hukum ‘aqal tidak
mewajibkan berlaku kematian apabila roh berpisah dari badan. Sunnatullah atau hukum "adat jua
yang menentukan kematian berlaku dalam keadaan itu. Allah bagaimanapun tetap berkuasa
melakukan sebaliknya. (3) Hafiz Ibnu Hajar berpendapat, apabila Jibril menjelma sebagai

43



15

aku pula mengingati apa yang diucapkannya.” ‘Aaishah bercerita, katanya:

“Sesungguhnya aku pernah melihat Baginda s.a.w. ketika turun wahyu pada hari yang

manusia, itu tidak bererti ia betul-betul telah menjadi manusia. Ia cuma muncul dalam rupa
manusia dengan tujuan menjinakkan orang yang hendak dihubunginya. Dalam keadaan itu
zawaa’idnya (bahagian-bahagian bukan utama daripada tubuh asalnya) tidak lenyap atau musnah,
malah ia tersembunyi saja daripada pandangan orang. (4) Ta'rif malaikat yang diberikan sebelum
ini sudah jelas menunjukkan para malaikat itu jisim halus daripada cahaya yang boleh berupa
dengan apa-apa rupa yang dikehendaki mereka. Kalau begitli bagaimana akan ada lagi
kemustahilan Jibril datang kepada Rasulullah dalam rupa seorang lelaki! Perbahasan tentang
sama ada zawaa’idnya lenyap musnah atau tidak dan sama ada ia datang dengan rohnya sahaja
atau dengan roh dan jasadnya sudah tidak begitu bererti lagi. Tambahan pula tersebut dengan
jelas di dalam al-Qur’an dan as-Sunnah bahawa Jibril telah datang kepada Rasulullah s.a.w.
dalam berbagai-bagai rupa, maka scharusnya diterima saja kenyataan itu tanpa mempersoalkan
kaifiatnya. Jalan tafwidh (menyerahkan hakikatnya kepada Allah) sahaja sebaiknya diambil
apabila berhadapan dengan perkara-perkara seperti ini. Seperkara lagi yang perlu sangat
diperjelaskan ialah tentang pertentangan di antara apa yang tersebut di dalam hadits ini dengan
apa yang tersebut di dalam hadits-hadits lain berhubung dengan bunyi wahyu yang kedengaran
itu. Hadits ini menyatakan bunyinya adalah seperti bunyi gemercing loceng. Hadits yang lain pula
ada menyatakan bunyinya adalah seperti bunyi rantai besi yang diseret atau dihempapkan di atas
batu besar yang pejal Lihatlah misalnya hadits yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah ini: (b ‘3‘
Jsiia o ALl LIS a5 Ualad gaidl 400U Eoyia el 3 UM S Bermaksud: Apabila Allah
memutuskan sesuatu perkara di langit, para malaikat mengepak-ngepakkan sayapnya lantaran
tunduknya mereka kepada firmanNya. Ia (firman Allah itu) bagaikan rantai besi yang diseret atau
dihempapkan di atas batu besar yang pejal. (Hadits riwayat Bukhari, Tirmizi, Ibnu Majah, Ibnu
Hibbaan dan al-Humaidi). Satu lagi hadits menyatakan bunyinya adalah seperti bunyi dengungan
kumpulan lebah yang terbang. Lihat hadits yang d1r1wayatkan oleh 'Umar ini pula sebagai
contohnya: Jaill 53 55 4635 de aald LA Ay adle s e bl s 52 e U313 J€ Bermaksud:

“Apabila wahyu turun kepada Rasulullah s.a.w., kedengaranlah dekat muka Baginda s.a.w.
dengung seperti dengung kumpulan lebah.” (Hadits riwayat Ahmad, Tirmizi, Haakim, "Abd bin
Humaid dan lain-lain). Pada zahirnya terdapat pertentangan di antara tiga hadits tersebut. Tetapi
jika diperhatikan betul-betul, tidak ada pun pertentangan di antara ketiga-tiga hadits itu. Sebabnya
ialah hadits al-Haarits bin Hisyaam menceritakan tentang bunyi wahyu yang kedengaran kepada
Rasulullah s.a.w. Hadits Abu Hurairah menceritakan bunyi wahyu yang kedengaran kepada
malaikat dan hadits yang ketiga itu pula menceritakan tentang bunyi wahyu yang kedengaran

kepada sesetengah sahabat yang berada berhampiran dengan Rasulullah ketika Baginda s.a.w.
mendapat wahyu.

" Bentuk kedatangan wahyu yang seterusnya ialah melalui malaikat yang menjelma dalam rupa
fizikal seorang manusia. Biasanya dengan rupa individu yang tidak dikenali. Namun, kerapkal
juga Jibril datang dalam rupa Dihyah al-Kalbi r.a. Riwayat hadits dan sejarah menyebutkan, rupa
paras Dihyah r.a. mirip dengan Rasulullah s.a.w. Itulah antara sebabnya kenapa Nabi s.a.w.
sentiasa memilih beliau sebagai utusan, termasuklah untuk menemui Hercules di Rom. Sebuah
riwayat di dalam Sahih Bukhari menceritakan bahawa apabila terpandang sahaja rupa Dihyah r.a.,

44



	page 40
	page 41
	page 42
	page 43
	page 44

