serta tidak akan menderhaka 142 (kepada pemimpin) dalam sesuatu perkara yang
baik.143 Sesiapa di antara kamu dapat memenuhi (bai ahnya itu), maka pahalanya

dijamin oleh Allah.144 Sesiapa yang melanggarnya, lalu ia dihukum di dunia ini,!'45

mengandung itu berada di hadapannya dan faraj yang melahirkan anak itu adalah di antara
kedua kakinya. Namun begitu, oleh kerana frasa ini digunakan oleh Rasulullah s.a.w. untuk
berbai ah dengan kaum lelaki, perlulah ia difahami bukan dengan maksud asalnya tadi. Antara
maksudnya di sini ialah jangan mengada-ngadakan dusta atau jangan mereka-reka cerita
untuk memfitnah orang. Tangan dan kaki adalah kinayah (kiasan) kepada empunya diri
kerana sebahagian besar perbuatan manusia dilakukan oleh tangan dan kakinya. Ada juga
orang yang dihukum kerana jenayah lisan yang dilakukan olehnya lalu dikatakan kepadanya:
“Inilah balasan perbuatan kedua tanganmu.” Boleh juga ia bermaksud, janganlah kamu
mengaitkan seseorang dengan sesuatu perkara yang tidak baik kerana prasangka semata-mata
atau kerana dengki terhadapnya. Sesetengah ‘ulama’ berpendapat frasa ini bermaksud, jangan
kamu menuduh seseorang melakukan keaiban di khalayak ramai, secara terang-terangan.

142 Di dalam riwayat Bukhari tersebut “gZs=s3 Y57 Bermaksud: “dan jangan kamu
menderhakaiku.” la amat sesuai dengan ayat sebelumnya. Larangan menderhaka ini boleh juga
dipakai dalam ertinya yang umum seperti kepada ibu bapa, guru, pemimpin dan lain-lain.

145 (a5 »« adalah satu kata nama yang merangkumi setiap perkara yang baik berupa menta’ati
Allah, berbuat baik kepada manusia, setiap perkara elok yang dianjurkan syara’ dan setiap
perkara buruk yang dilarang olehnya. Nabi s.a.w. ingin mengingatkan mereka dengan
sabdanya ini bahawa mereka hendaklah menta’ati sesiapa sahaja dalam perkara ma’ruf. Orang
yang menganjurkan atau melakukan perkara ma ruf tidak harus sama sekali diderhakai. Maka
seharusnyalah seseorang itu mencuba sedaya-upaya menjauhkan dirinya daripada melakukan
ma’shiat kepada Allah.

144 Jika ditanya mengapa Nabi s.a.w. hanya menyebutkan perkara-perkara yang dilarang,
bukan perkara-perkara yang disuruh mereka melakukannya? Jawapannya ialah, Baginda
s.a.w. tidak mengabaikannya bahkan Baginda s.a.w. telah menyebutkannya secara ringkas
dalam sabdanya, “) a2 ¥5” kerana derhaka adalah kata lawan kepada perintah/suruhan.
Hikmah di sebalik menyebutkan banyak larangan dan bukannya suruhan adalah kerana tidak
melakukan sesuatu adalah lebih mudah berbanding melakukannya, menjauhi sesuatu perkara
yang buruk itu adalah lebih diutamakan berbanding mencari sesuatu perkara yang baik,
membersihkan diri daripada perkara yang keji itu adalah lebih diutamakan berbanding berhias
dengan perkara yang elok dan supaya mereka meninggalkan segala perkara yang terlarang itu
dengan dinyatakan secara khusus tentangnya. Hadits ini juga merupakan sangkalan kepada
kaum Murji’ah yang menda wa bahawa 3= (meyakini di dalam hati) semata-mata sudah
memadai untuk seseorang memasuki syurga dan imannya tidak akan terjejas meskipun dia
melakukan ma’shiat apa sekalipun.

145 Sama ada dengan hukuman had atau ta'zir. Para ‘ulama’ berbeda pendapat sama ada
hukuman itu merangkumi hukuman yang ditetapkan oleh syara’ dan balasan-balasan lain
yang diberi Tuhan seperti ditimpa musibah, mendapat penyakit dan lain-lain lagi atau ia
khusus dengan hukuman yang ditetapkan oleh syara’ sahaja? Ada yang mengatakan ia
merangkumi kedua-duanya sekali seperti apa yang tersebut di dalam hadits ini: « aludll cauay ¥
sblhad (e g dll S V) Ja )l LSUL 4S5l s o3a Y a8 Yy wai” Bermaksud: Orang Islam tidak
mengalami kepenatan, kesedihan atau dukacita sehingga kalau dia terkena duri sekalipun
melainkan dosa-dosanya dikaffarahkan oleh Allah dengan sebabnya.” (Bukhari, Muslim,

19



maka hukuman itu merupakan penghapus dosanya. 146 Dan sesiapa yang
melanggarnya, lalu Allah menutupinya, maka urusannya (di akhirat kelak) terserah
kepada Allah.'#” Mungkin ia dimaafkan atau mungkin juga ia diseksa”.148 Kami terus

berbai’ah kepada Baginda atas perkara-perkara tersebut. (Bukhari-Muslim).149

Ahmad, Malik, Tirmizi dan lain-lain). Tetapi ada pula yang mengatakan tidak dan ia hanya
merujuk kepada hukuman yang ditetapkan oleh syara' berdasarkan hadits Khuzaimah bin
Tsabit yang dikemukakan oleh Ahmad dengan sanad yang hasan: <5 2 4de adf 16d Clal (s
4S8 568 317 Bermaksud: “Sesiapa yang telah melakukan suatu jenayah dan kemudian ia telah
dijkenakan hukuman had kerana jenayah yang dilakukannya itu maka ia menjadi penghapus
dosanya.” (Ahmad, ad-Daarimi, ad-Daaraquthni, at-Thabaraani, al-Baihagqi, ad-Dhiyaa’, Abu
Nu'aim dan lain-lain). Jelas disebutkan di dalam hadits ini bahawa hukuman yang
dimaksudkan adalah hukuman had, bukan dalam bentuk musibah dan bencana yang lain.
Hafiz Ibnu Hajar berkata: “Boleh jadi maksudnya di sini ialah musibah itu boleh menjadi
penghapus dosa kepada perbuatan-perbuatan yang tidak termasuk di bawah kategori jenayah
yang boleh dikenakan hukuman had kerananya.”

146 Dosa perbuatannya itu akan terhapus dan dia tidak lagi akan diseksa kerananya di akhirat
kelak. Imam an-Nawawi berkata: “Hadits ini adalah hadits umum makhsus. Maksudnya ialah
ayat berikut terkecuali daripada erti umumnya itu. Allah berfirman:

o s g B ERCLER e =T S R T o e A, N T ciues Ky, 2 g0g
(T Lasdae LS| (o781 s by iy ay 283 pad SIS 093 G Jaigy e 785 ool Saig N T )

Bermaksud: Sesungguhnya Allah tidak akan mengampuni dosa syirik, dan Dia mengampuni
segala dosa yang selain dari (syirik) itu, bagi siapa yang dikehendaki-Nya. Barangsiapa yang
mempersekutukan Allah, Maka sungguh ia telah berbuat dosa yang besar. (an-Nisaa’: 48). Ini
kerana orang murtad kalau dibunuh kerana kemurtadannya, pembunuhannya tidak menjadi
penghapus dosanya.” Apa yang dapat difahami daripada hadits ini ialah perlaksanaan
hukuman had ke atas seseorang itu dapat menghapuskan dosanya meskipun dia tidak
bertaubat. Inilah pendapat jumhur 'ulama’. Namun ada juga 'ulama’ yang berpendapat
bahawa dia mesti bertaubat. Ini adalah pendapat sebahagian tabi'in, golongan mu'tazilah dan
Ibnu Hazam. Dari kalangan ahli tafsir, al-Baghawi dan beberapa orang lagi turut berpendapat
sedemikian. Pendapat yang pertama itu adalah pendapat Mujaahid, Zaid bin Aslam, ats-Tsauri
dan Imam Ahmad. Ibnu Jarir bersetuju dengan pendapat ini dan dia menganggap terlalu lemah
pendapat yang sebaliknya. Hafiz Ibnu Hajar di dalam Fathul Bari berkata: “Al-Baghawi dan
orang-orang yang sependapat dengannya berhujjah bahawa orang-orang yang sempat
bertaubat terampun dosanya berdasarkan firman Allah s.w.t. ini:

D A3 5pak BT 2T AR Ll T of U o 1506 1Y)

Bermaksud: kecuali orang-orang yang bertaubat sebelum kamu dapat menangkapnya, (mereka
terlepas dari hukuman itu); Maka ketahuilah, bahawasanya Allah Maha Pengampun lagi Maha
Mengasihani. (al-Maa’idah: 34). Jawapannya ialah ayat ini merujuk kepada balasan di dunia.
Kerana itulah Allah s.w.t. mengaitkan ayat ini dengan kataNya: sebelum kamu dapat
menangkapnya.”

47 Ya'ni urusan dan hukumannya berupa kema'afan atau balasan itu terserah kepada Allah
s.w.t. Kerana tidak wajib (mesti) atas Allah menyeksa orang yang derhaka kepadaNya
sebagaimana tidak wajib (mesti) juga atas Allah memberi ganjaran kepada orang yang ta'at
kepadaNya mengikut pendapat yang benar. Rangkai kata ini menolak da waan golongan

120



Khawarij yang menghukum kafir orang-orang yang berbuat dosa dan golongan Mu tazilah
yang menganggap mesti dihukum orang fasiq yang mati tanpa bertaubat, kerana Nabi s.a.w.
telahpun menegaskan bahawa ia terpulang kepada 4:is atau kehendak Allah. Baginda s.a.w.
tidak bersabda, dia mesti akan diseksa Allah.

148 Sama ada orang berkeraan bertaubat atau tidak. Itulah pendapat satu golongan ‘ulama’.
Menurut jumhur ‘ulama’, orang yang bertaubat mungkin tidak akan diseksa lagi. Walau
bagaimanapun itu bukanlah suatu yang pasti. Kerana manusia tidak mengetahui sama ada
taubatnya diterima atau tidak. Sesetengah ‘ulama’ membezakan di antara dosa yang
menyebabkan seseorang wajib dikenakan had dan dosa yang tidak menyebabkan ia wajib
dikenakan had. Kebanyakan ‘ulama’, termasuk golongan Syafi'iyyah berpendapat hukuman
hudud boleh menghapuskan dosa seseorang atau menutupnya. Mereka berdalil dengan hadits
‘Uabaadah yang sedang kita bicarakan ini. la memang jelas menunjukkan begitu. la juga
disokong oleh riwayat sekian ramai sahabat, termasuk 'Ali bin Abi Thalib, Abu Tamimah,
Khuzaimah bin Tsabit dan Ibnu ‘Umar. Hadits 'Ali dikemukakan oleh Ahmad, Tirmizi dan Ibnu
Majah. Tirmizi menghukum haditsnya itu sebagai hasan. Haakim pula menghukum sahih.
Hadits Abu Tamimah dikemukakan oleh at-Thabaraani dengan isnad hasan. Hadits Khuzaimah
bin Tsabit dikemukakan oleh Ahmad, ad-Daarimi, ad-Daaraquthni, at-Thabaraani, al-Baihaqi,
ad-Dhiyaa’ al-Maqdisi, Abu Nu aim dan lain-lain dengan isnad hasan. Hadits Ibnu ‘Umar pula
dikemukakan oleh at-Thabaraani secara marfu'. Tokoh-tokoh ‘ulama’ dalam mazhab Hanafi
berbeza pendapat dalam masalah ini. Abul Hasan at-Thaalagaani al-Hanafi dan Abu Bakar al-
Kaasaani (pengarang kitab Bada’iu as-Shanaa’i') berpendapat hukuman hudud
menghapuskan dosa. Pengarang kitab ad-Durrul Mukhtar pula berpendapat hudud tidak
menghapuskan dosa, 1a hanya sebagai pencegah dan pengancam semata-mata. Beliau berdalil
dengan firman Allah di dalam ayat muharabah berikut:

Sode 23 o s 2\ - 2% 3
(3 e O1ie 3591 3 agdy BT 3 G g 205

Bermaksud: ...hukuman yang demikian itu adalah suatu kehinaan di dunia bagi mereka, dan
di akhirat kelak mereka beroleh azab seksa yang amat besar. (Al-Maa’idah: 33). Ayat ini
menunjukkan mereka akan diseksa di akhirat kelak setelah dikenakan hukuman had ke atas
mereka di dunia. Kerana itu hukuman had bukan merupakan penghapus dosa. Golongan
‘ulama’ yang tidak bersetuju dengan mereka membantah dengan alasan ayat itu turun
berkenaan dengan puak 'Uraniyyin yang telah murtad setelah mereka memeluk Islam. Jadi
ayat ini di luar daripada tajuk perbincangan. Kerana itu ia tidak boleh dikemukakan sebagai
dalil di sini. Justeru masalah yang sedang diperbincangkan sekarang ialah tentang orang-orang
Islam. Memanglah tidak ada sesiapa pun mengatakan dosa-dosa orang kafir juga dihapuskan.
Walaupun ayat ini tidak menjadikan kekufuran dan kemurtadan sebagai tajuk
perbincangannya malah mengaitkan hukuman dengan perbuatan menyamun, maka siapa saja
yang terlibat dengan perbuatan menyamun termasuk di bawahnya. Sama ada dia seorang
muslim, murtad, kafir sejak asal lagi atau kafir zimmi. Tidak ada yang terkecuali. Menurut
Maulana Muhammad Anwar Syah al-Kashmiri, hukuman yang tersebut di dalam ayat ini
mungkin mengambil kira keadaan pelakunya, bukan perbuatan yang dilakukan. Kerana
ma shiat yang sama tidak semestinya mengakibatkan balasan hukuman yang sama berat. Kalau
ia dilakukan oleh seorang mu’min, hukumannya boleh jadi agak ringan kerana keistimewaan
iman yang ada padanya berbanding dengan kalau ma shiat itu dilakukan oleh seorang kafir.
Oleh itu perbuatan menyamun oleh seseorang mu’min memanglah teruk dan dahsyat. Tetapi
perbuatan yang sama oleh seseorang kafir lebih teruk dan lebih dahsyat lagi. Maka ayat di atas
tidak boleh dijadikan dalil tentang orang Islam yang telah menjalani hukuman had di dunia ini

7l



akan diseksa pula di akhirat nanti. Lantaran hukuman yang tersebut di dalamnya mengambil
kira keadaan pelakunya, bukan mengambil kira perbuatan yang dilakukan. Boleh juga
dikatakan hadits 'Ubaadah mengkhususkan umum ayat atau menjelas dan mentafsirkannya.
Golongan Hanafi dan orang-orang yang sependapat dengan mereka juga berdalil dengan
firman Allah berikut: P

e Lga g Ty .67 s gk o o i ¥, R
(D) 5 ke DO e Lo BT 26 kel cadh 42 e DU 0

Bermaksud: Maka barangsiapa bertaubat (di antara pencuri-pencuri itu) sesudah melakukan
kejahatan itu dan memperbaiki diri, maka sesungguhnya Allah menerima taubatnya; kerana
Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang. (al-Maa’idah: 39). Kata mereka, ayat ini
menyusuli ayat hukuman potong tangan ke atas pencuri. Ia jelas menunjukkan hukuman had
itu sendiri tidak menghapuskan dosa kecuali kalau pelakunya bertaubat dan memperbaiki diri.
Pihak jumhur ‘ulama’ pula membantah hujah ini. Kata mereka, tidak terdapat dalil di dalam
ayat ini untuk maksud itu. Malah ma'na yang zahir bagi ayat itu ialah orang yang bertaubat
sesudah melakukan perbuatan- mencuri dengan erti keadaannya selepas itu elok dan dia
memperbaiki diri di samping berazam untuk tidak melakukan lagi perbuatan yang sama, maka
Allah menerima taubatnya, mengasihaninya dan menyucikannya daripada segala dosa. Adapun
dosa mencurinya, ia telah pun hilang dengan terlaksananya hukuman had ke atasnya.
Penghapusan dosa mencurinya tidak terhenti di atas taubat lagi. Pendek kata ayat ini hanya
berkaitan dengan taubat dan perbuatan memperbaiki diri selepas melakukan sesuatu dosa
seperti mencuri. la tidak ada kena mengena dengan dosa mencuri yang dilakukannya sebelum
itu. Ada juga 'ulama’ berpendapat, ma'na ayat ini ialah orang yang bertaubat dari mencuri dan
memperbaiki dirinya, Allah menerima taubatnya dan mengampuninya. Dengan erti gugurlah
hak Allah daripadanya. Adapun hak manusia berupa potong tangan dan mengembalikan
barang yang dicuri, itu tetap tidak gugur. Tetapi menurut asy-Syafi'e, hak manusia juga boleh
gugur jika kes belum lagi diangkat kepada pemerintah dan orang yang barangnya dicuri pula
mema afkan. Antara dalil golongan Hanafi dan orang-orang yang sependapat dengan mereka
dalam masalah ini lagi ialah firman Allah berikut:

R o i oy R T e T R i v L T Rd BT O
O ]| ‘:.A&L‘lbb Y] a.\_»r:..‘..‘l Islas Yy a-&l:,-gg—'g-.-:,h,.’.\.@:_-u HNG Py PR PN A r.ag,u.;..a:..i.]l Q}:ﬁ oelly

D A5 sk AT 5B 1,500 G5 W Le 1906 Al )

Bermaksud: dan orang-orang yang melemparkan tuduhan (zina) kepada perempuan yang
terpelihara kehormatannya, kemudian mereka tidak membawakan empat orang saksi, maka
sebatlah mereka lapan puluh kali sebat; dan janganlah kamu menerima persaksian mereka itu
selama-lamanya; kerana mereka adalah orang-orang yang fasiq; (4) kecuali orang-orang yang
bertaubat sesudah itu (dari kesalahannya yang tersebut) serta memperbaiki amalannya, maka
sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Mengasihani. (5) (an-Nuur: 4-5). Kata
mereka, ayat ini merupakan dalil paling kuat tentang perlaksanaan hukuman had tidak
menyucikan qazif (orang yang melemparkan tuduhan (zina) kepada perempuan yang
terpelihara kehormatannya) daripada dosa dan tidak melepaskannya daripada kefasigan
kecuali setelah dia bertaubat. Ia menunjukkan Allah hanya menjanjikan keampunan dan
rahmat kepada orang yang bertaubat dan memperbaiki diri setelah melakukan dosa-dosa
seperti itu. Hujah ini dibantah oleh pihak jumhur ‘ulama’ dengan kata mereka bahawa had
qazaf bukan sebat sahaja, bahkan dua atau tiga perkara seperti tersebut di dalam ayat hukum
qazaf yang dikemukakan tadi. (1) Sebat (2) Tidak diterima kesaksian dan (3) Menjadi fasiq
kerananya. Walau bagaimanapun kedudukannya tidak sama. Hukuman sebat tidak terangkat

122



dengan bertaubat. Orang yang bertaubat tetap dikenakan hukuman sebat seperti orang yang
terus melakukan kesalahan tersebut menurut ijma’ "ulama’. Akan tetapi menurut Malik, Syafi'e
dan Ahmad hukum tidak diterima kesaksian dan hukum menjadi fasiq boleh hilang dengan
sebab taubat, berdasarkan istitsnaa’ yang tersebut di dalam ayat itu berkait dengan kedua-dua
Jumlah yang terdekat sebelumnya. Berbeza dengan Abu Hanifah, kerana beliau berpendapat
kesaksian qazif tetap tidak diterima buat selama-lamanya selagi ia masih hidup. Bagi beliau
1stitsna’ di dalam ayat di atas hanya berkait dengan jumlah terakhir sahaja. Dengan itu yang
hilang dengan sebab taubat di sisi beliau hanyalah nama fasiq sahaja. Adapun hukum tidak
diterima kesaksian, ia terus kekal walaupun selepas bertaubat dan memperbaiki diri. Imam Abu
Hanifah membezakan di antara hukum gazaf dengan hukum semua dosa besar yang lain,
seperti zina, mencuri, minum arak, berjudi dan lain-lain. Beliau seperti tiga imam yang lain
berpendapat kesaksian orang-orang yang bertaubat daripada dosa-dosa besar yang disebutkan
tadi diterima setelah pesalah-pesalahnya dikenakan hukuman had. Beliau cuma berbeza
daripada mereka tentang orang-orang yang bertaubat daripada dosa qazaf (menuduh orang
berzina). Kerana bagi beliau kesaksiannya tidak boleh diterima buat selama-lamanya. Kalau
tidak diterima kesaksian juga termasuk dalam had qazaf dan ia merupakan satu juzu’
daripadanya, tidak seperti semua hukum had yang lain, sehingga penuduh yang telah
bertaubat juga tetap tidak diterima kesaksiannya buat selama-lamanya menurut Abu Hanifah,
maka nyatalah sudah bahawa hukum had qazaf berbeza daripada sekalian hukum hudud yang
lain. Qazif tidak bersih daripada dosa qazafnya melainkan dengan taubat. Itulah yang zahir
daripada ayat hukum qazaf di atas. Ini bererti ia berbeza daripada sekalian hukum hudud yang
lain, kerana ia merupakan penghapus dosa dan menyucikan jiwa dengan sendirinya tanpa
perlu kepada taubat setelah menjalani hukuman hadnya. Antara dalil mereka lagi ialah hadits
Abi Umaiyyah al-Makhzumi tentang seorang pencuri yang mengaku mencuri setelah
dikemukakan kepada Rasulullah s.a.w. Setelah Rasulullah memerintahkan supaya tangannya
dipotong, 1a dibawa kembali kepada Baginda. Ketika itu Rasulullah s.a.w. berkata kepadanya:
“Minta ampunlah kepada Allah dan bertaubatlah. Orang itu pun berkata: <i) sl 5 40 jaein,
Maka Rasulullah s.a.w. pun berdoa: Ya Allah! Terimalah taubatnya. Hadits ini dikemukakan
oleh Abu Daud, Nasaa’i dan Ibnu Majah. Kata mereka: “Kalau hukuman had itu sendiri
memang menghapuskan dosa, tidak perlu lagi ia beristighfar selepas tangannya dipotong,.
Tetapi Rasulullah s.a.w. tetap menyuruhnya beristighfar. Dengan itu dapat diketahui bahawa
hukuman had itu sebenarnya adalah untuk ancaman dan pencegahan bukan sebagai
penghapus dosa. Pihak jumhur ‘ulama’ membantah hujah itu dengan mengatakan perintah
Nabi s.a.w. supaya bertaubat itu ialah supaya orang berkenaan tidak melakukan lagi kesalahan
yang sama pada masa akan datang. Boleh jadi juga Nabi s.a.w. menyuruhnya bertaubat
daripada segala dosa. Apa ertinya kata-kata seseorang bahawa hukuman had tidak
menghapuskan dosa setelah hadits-hadits yang sahih dengan jelas mengatakan ia adalah
penghapus dosa-dosa?! Sesetengah 'ulama’ mengambil sikap tawaqquf tentang sama ada
hukuman had menghapuskan dosa atau tidak. Mereka tidak membuat apa-apa keputusan
mengenainya. Alasan mereka ialah hadits Abi Hurairah yang meriwayatkannya daripada Nabi
s.a.w. bahawa Baginda bersabda: ¥ al lela¥ < JUS s50all 5 3l Y Bermaksud: “Aku tidak pasti sama
ada hudud itu menghapuskan dosa orang yang menjalaninya atau tidak.” Hadits riwayat al-
Haakim di dalam al-Mustadrak. Kata beliau, hadits ini sahih menurut syarat Bukhari dan
Muslim. Ahmad dan al-Bazzaar juga turut meriwayatkannya di dalam Musnad masing-masing,.
Para ‘ulama’ hadits berbeza pendapat tentang maushul atau mursalnya hadits ini. Menurut
jumhur ‘ulama’ hadits, hadits 'Ubaadah lebih sahih dan kesahihannya disepakati. Berbeza
dengan hadits Abi Hurairah ini seperti kata Qadhi 'lyaadh dan lain-lain. Hadits 'Ubaadahlah

123



Antara Saranan Rasulullah S.A.W. Kepada Golongan Wanita.
oo 5 et ) kb 5 sl B g et Lo i 09t 53 06 G s ol 8 1Y
03855 Al 9385 06 dn Jgy 4 o oA 0 JaT 58T 58 S8 30 s S g QB sl
G iy s Slall ug 8 5105 Le gl 50 L) GRS g B i e 56 G s
ol 13) i e el e M6 06 s B 836 il e e B3t 0T 06 i gty
ke 3l — \gud Oall fp I J6 i 55 25 315 1 o

17- Abu Sa'id al-Khudri r.a.!5° meriwayatkan, katanya: “Pernah Rasulullah s.a.w.

keluar pada suatu hari Raya Korban atau hari Raya Puasa ke mushalla.!5! Beliau s.a.w.

yang sepatutnya diutamakan. Maka tidak ada sebab untuk bertawaqquf dalam masalah ini.
Kalau diandaikan kedua-dua hadits 'Ubaadah dan Abi Hurairah sama tarafnya dan bercanggah
di antara satu dengan yang lain, boleh juga kedua-duanya dijama kan. Dengan mengatakan
hadits Abi Hurairah terdahulu wurudnya. Ketika itu Rasulullah s.a.w. belum lagi mengetahui
tentangnya, kemudian Baginda s.a.w. diberitahu oleh Allah. Kata Qadhi ‘lyaadh, “Kalau
dikatakan 'Ubaadah mengetahui hadits ini di Mekah pada malam 'Agabah ketika orang-orang
Anshar berbai'ah buat kali pertama dengan Rasulullah s.a.w. di Mina, Abu Hurairah pula baru
memeluk agama Islam pada tahun ketujuh semasa berlaku perang Khaibar. Bagaimana boleh
hadits beliau terdahulu daripada hadits 'Ubaadah? Jawabnya: Mungkin Abu Hurairah tidak
mendengarnya secara langsung daripada Nabi s.a.w. Sebaliknya mendengar daripada sahabat
lain yang mendengarnya daripada Nabi s.a.w. lama sebelum itu dan Abu Hurairah tidak
mendengar daripada Baginda s.a.w. selepas itu berhubung dengan hukuman hudud
menghapuskan dosa orang yang menjalaninya seperti yang didengar oleh 'Ubaadah.” Hafiz
Ibnu Hajar pula berkata: “Bagi saya yang benarnya hadits Abu Hurairah adalah sahih. Ia
terdahulu daripada hadits "Ubaadah. Bai'ah yang tersebut di dalam hadits ‘Ubaadah dengan
lafaz yang ma'lum itu bukan berlaku pada malam "Agabah.” Selepas mengemukakan beberapa
riwayat daripada sahih Bukhari, Muslim, Nasaa’i dan at-Thabaraani Hafiz Ibnu Hajar berkata:
“Ini merupakan dalil-dalil yang terang tentang bai'ah yang tersebut di dalam hadits "Ubaadah
itu berlaku selepas turunnya ayat Surah al-Mumtahanah. la bahkan berlaku selepas bai'ah
orang-orang perempuan dengan Rasulullah s.a.w. malah selepas lagi daripada pembukaan
Mekah. Dan ini semua berlaku selepas Islamnya Abu Hurairah.

149 Hadits ini turut diriwayatkan oleh Ahmad, Tirmizi, Nasa’i dan lain-lain.

150 Nama beliau ialah Sa'ad bin Malik bin Sinan bin 'Ubaid al-Anshari al-Khazraji. Beliau
terkenal dengan kuniahnya iaitu Abu Sa'id al-Khudri. Sewaktu Perang Uhud beliau dikira
masih kecil lagi dan tidak dibenarkan turut serta tetapi selepas itu beliau telah menyertai
sebanyak dua belas peperangan bersama Rasulullah s.a.w. Perang yang pertama beliau ialah
Perang Khandag. Ayah Abu Sa'id al-Khudri telah syahid dalam Perang Uhud. Beliau

124



	mukasurat 119
	mukasurat 120
	mukasurat 121
	mukasurat 122
	mukasurat 123
	mukasurat 124

