masih lagi mema’afkan mereka!’® dan memberi rezeki kepada mereka.”17! (Bukhari-
Muslim).172

Kepentingan Tauhid
LSRR ORI o0t of s 12 ,6,, oy~ ¥ b P & ' 3‘ & 2o Bk AN (AW e
a}jy‘i!a\.:.“.g,@w._l2\.@&9(..1.4,5\,1;4»\&.»gJ\J:)uSJ\sum\gﬂew&a,—Y\
A G OB J6 el Aylyg i 5 by e stalt G5 g oste i i G5 U ()5 e Bk g Jubb 590
0 sy § S 5 8209 16 O3 Y BT e st G b 4 158,58 ¥ 6yl O s e

ke e — 1ISED LA J6 Sl 4y gl S

hati kerana itu adalah satu kekurangan dan Allah itu Maha Suci daripada segala kekurangan?
Lalu kenapa pula Rasulullah s.a.w. bersabda, “Tidak ada siapapun yang lebih sabar daripada
Allah ketika mendengar ucapan yang amat menyakitkannya?” Jawapannya ialah, yang
dimaksudkan dengan kata-kata yang menyakitkan di sini ialah kata-kata yang menyakitkan
rasul-rasul dan hamba-hambaNya yang saleh. Menda wa Allah s.w.t. mempunyai anak itu
menyakitkan hati mereka kerana ia bererti menidakkan keyakinan dan menolak seruan mereka
bahawa Allah s.w.t. itu tidak berteman dan tidak mempunyai anak. Lalu dikaitkan ‘menyakiti’
itu kepada Allah untuk menyatakan dahsyatnya keingkaran mereka dan menunjukkan betapa
seriusnya kata-kata mereka itu.

170 dengan menghindarkan perkara-perkara yang tidak elok, bala bencana dan malapetaka
daripada mereka.

171 dengan mengurniakan kesejahteraan dan harta benda dan tidak bersegera menyiksa
mereka. Allah s.w.t. lebih bersabar dalam menghadapi perbuatan menyakiti yang dilakukan
terhadapNya berbanding manusia. Tetapi itu tidaklah bererti Dia menunda balasan terhadap
mereka kerana terpaksa dan tidak mampu melaksanakannya bahkan kerana limpah kurniaNya
semata-mata. Di dalam hadith ini terdapat isyarat bahawa bersabar menanggung gangguan
manusia dan tidak mudah membalas dendam itu adalah satu sifat terpuji. Itulah sebabnya
ganjaran bagi setiap amalan manusia ada hadnya tetapi tidak ada had bagi ganjaran sabar.
Lihatlah sebagai buktinya firman Allah s.w.t. berikut ini:

- o L TR ks P 2y i3l ey "‘,Alj,a, BT A AR CV e 13 ¥ c,‘_,--"-__‘~h,,.¢‘ o SR
g s Ol 35 Lol anuy Al o0l is Bl sdis (3 1ec| opdl ‘.KJJ 1585] lgale Sl Sl 13

"-‘s,) §

Bermaksud: Katakanlah (wahai Muhammad): “Wahai hamba-hambaKu yang beriman!
Bertagwalah kepada Tuhanmu. (Ingatlah) Orang-orang yang berbuat baik di dunia ini akan
beroleh kebaikan (yang sebenar di Akhirat). dan (ingatlah) bumi Allah ini Luas (untuk
berhijrah sekiranya kamu ditindas). Sesungguhnya orang-orang yang bersabar sahaja yang
akan disempurnakan (dikurniakan) pahala mereka dengan tidak terkira". (az-Zumar: 10).

172 Selain Bukhari dan Muslim hadits ini juga turut diriwayatkan oleh Ahmad, al-Humaidi, An-
Nasaa’i, al-Bazzaar, Ibnu Hibbaan dan lain-lain.

(k35



21- Mu aaz bin Jabal'7® meriwayatkan, katanya: “Aku pernah membonceng Rasulullah

s.a.w. menaiki seekor keledai.!” Yang memisahkan daku dengan Baginda s.a.w.

175 Nama dan salasilah nasab beliau sepenuhnya ialah Mu'aaz bin Jabal bin *Amar bin Aus bin
'Aa’iz bin 'Adi al-Anshaari al-Khazraji. Kuniah Mu' aaz ialah Abu *Abdir Rahman al-Madani.
Mu aaz bin Jabal memeluk agama Islam ketika berumur lapan belas tahun. Beliau telah ikut
serta dalam peperangan Badar dan peperangan-peperangan lain selepasnya. Di kalangan
sahabat, Mu'aaz terbilang sebagai salah seorang yang berada di puncak keilmuan tentang
hukum-hagam dan al-Qur’an. Berikut dikemukakan beberapa hadits Rasulullah s.a.w. tentang
kelebihan Mu'aaz. (1) Tirmizi dan lain-lain tokoh hadits meriwayatkan daripada Abi Qilaabah
daripada Anas secara marfu’ tentang beberapa orang sahabat yang disebutkan
keistimewaannya oleh Rasulullah s.a.w. Antara mereka ialah Mu’aaz. Kata Rasulullah s.a.w.:
Jia (i das e_")&i‘j Joall 24kl 5 Bermaksud: “Yang paling 'alim di antara mereka tentang halal
dan haram Mu'aaz bin Jabal.” (2) Rasulullah s.a.w. telah menyuruh orang ramai belajar al-
Qur’an secara kKhusus dan mendalam dengan empat orang sahabat. Salah seorang darlpada
mereka ialah Mu'aaz. Sabda Baginda s.a.w.: LA e“-“‘) 2 grisa ()i 2 A N ba dait G G ‘)Uﬂ-w‘
Jdis 0 ks ol g-") 4853 Bermaksud: Pelajarilah al-Qur’an secara mendalam dengan empat
orang iaitu 'Abdillah bin Mas ud, Salim Maula Abi Huzaifah, Ubai bin Ka'ab dan Mu'aaz bin
Jabal. (Bukhari, Muslim, Ahmad, Ibnu Hibbaan, Nasaa’i dan lain-lain). (3) Mu aaz bin Jabal
disebut Rasulullah s.a.w. sebagai yang keenam daripada tujuh orang sahabatnya yang terbaik.
Sabda Rasulullah s.a.w.: is (s Sk Ja5) a8 Bermaksud: “Mu’ aaz bin Jabal adalah orang
terbaik.” Enam orang sahabat selain Mu' aaz yang disebut Rasulullah s.a.w. sebagai sahabat
terbaik itu ialah Abu Bakar, 'Umar, Abu 'Ubaidah bin al-Jarraah, Usaid bin Hudhair, Tsabit bin
Qais bin as-Syammaas dan Mu ' aaz bin ' Amar bin al-Jamuh. (Lihat Sunan at-Tirmizi, Musnad
Ahmad, Sunan Nasaa’i, Sahih Ibnu Hibbaan dan lain-lain). (4) Rasulullah s.a.w. pernah berkata
kepada Mu'aaz: Hiay ) 354 G Bermaksud: “Wahai Mu'aaz! Sesungguhnya aku benar-benar
menyintaimu.” (Ahmad, Abu Daud, Nasaa’i, Ibnu Hibbaan, Thabaraani dan lain-lain). (5)
Rasulullah s.a.w. juga pernah menghantar Mu'aaz ke Yaman sebagai gabenor, haqim dan
guru. (Lihat Bukhari, Muslim, Tirmizi, Abu Daud, Nasaa’i, Ibonu Majah, Ibnu Khuzaimah, Ibnu
Hibbaan dan lain-lain). Selain Rasulullah s.a.w. sendiri, para sahabat juga turut menyatakan
kelebihan Mu' aaz. Berikut dikemukakan beberapa atsar para sahabat tentang kelebihan beliau.
(1) Sahal bin Abi Hatsmah berkata: “Di zaman Rasulullah s.a.w. ada enam orang sahabat yang
berfatwa. Tiga orang dari kalangan Muhajirin. Mereka ialah ' Umar, 'Utsman, ‘Ali. Tiga orang
lagi dari kalangan Anshaar. Mereka ialah Ubai bin Ka'ab, Mu'aaz dan Zaid (bin Tsabit) r.a.’
(Lihat Siyaru A'laami an-Nubalaa’). (2) Saiyyidina 'Umar berkata: s 4l S 35 G

Jaa O Mt Bermaksud: ... Sesiapa yang hendak bertanya tentang figh pergilah bertemu dengan
Mu'aaz bin Jabal...” (Lihat Mustadrak Haakim, Mushannaf Ibni Abi Syaibah dan lain-lain). (3)
Pernah Ibnu Mas ud berkata: s & Uil 4l (S 13lae ¢ Bermaksud: Sesungguhnya Mu'aaz
merupakan "satu umat" (walaupun ia seorang diri) yang patuh kepada Allah dan Rasulnya,
selain seorang yang selalu berpegang kepada kebenaran dan tidak pernah meninggalkannya.
Tiba-tiba ada orang menegur beliau dengan membaca ayat al-Qur’an ini:

D oS A 5 55 s S 66 T 26 2y
Bermaksud: “Sesungguhnya (Nabi) Ibrahim merupakan “satu umat” (walaupun ia seorang
diri) yang patuh kepada Allah dan Rasulnya, selain seorang yang selalu berpegang kepada

kebenaran dan tidak pernah meninggalkannya; dan tidak pernah dia termasuk orang-orang
yang mempersekutukan (Tuhan).” (an-Nahl:120). Tujuannya ialah mengingatkan "Abdullah

136



hanyalah penyandar pelana unta.!75 Baginda bertanya: “Wahai Mu aaz, tahukah

engkau apakah haq Allah!76 atas hamba dan haq hamba'!77 atas Allah?” Aku menjawab:

bahawa apa yang disebutnya itu adalah sifat Nabi Ibrahim seperti terkandung di dalam ayat
120 Surah an-Nahl ini. Maka kata ‘Abdullah: “Erti ummat ialah orang yang mengajarkan
kebaikan dan orang yang diikuti (imam). Erti ‘Qaanit’ pula ialah orang yang ta'at kepada Allah
dan RasulNya. (Lihat Tahzibu al-Asmaa’ wa al-Lughaat). Imam Abu Nu'aim memperkenalkan
Saiyyidina Mu aaz dengan berkata: “Beliau 1alah imam para fugaha’, gedung (ilmu) para
‘ulama’, telah ikut serta dalam perjanjian "Aqabah (kedua) dan peperangan Badar serta
peperangan-peperangan lain bersama Rasulullah s.a.w. Mu aaz bin Jabal adalah antara
pemuda Anshaar yang paling utama, baik daripada segi kepenyantunan, sifat malu atau sifat
pemurahnya. Beliau adalah seorang yang cantik dan kacak.” (Lihat Hilyatu al-Auliyaa’ dan

Ma rifatu as-Sahabah Oleh Abu Nu'aim dan al-Ishaabah oleh Hafiz Ibnu Hajar). Ramai sekali
sahabat dan Tabi'in meriwayatkan hadits daripada Mu aaz bin Jabal. Beliau telah
meriwayatkan sebanyak seratus lima puluh tujuh (157) hadits. Dua daripadanya diriwayatkan
oleh Bukhari dan Muslim di dalam Sahih masing-masing. Bukhari bersendirian (tanpa
Muslim) dalam meriwayatkan tiga daripadanya. Muslim pula bersendirian (tanpa Bukhari)
dalam meriwayatkan satu hadits. Mu'aaz bin Jabal telah meninggal dunia akibat diserang taun
‘Amwaas yang merebak di Syam pada tahun 18H ketika masih terlalu muda, 34 tahun.

174 Keledai yang dinaiki Rasulullah s.a.w. dengan Anas ini berdasarkan riwayat Bukhari dan
Muslim yang lain bernama "Ufair. Menurut ad-Dimyathi ia dihadiahkan kepada Baginda s.a.w.
oleh penguasa Iskandariah (Mesir) yang bergelar al-Mugqgaudis.

175 Sesetengah ‘ulama’ menimbulkan kemusykilan di sini. Kata mereka, apa ertinya dikatakan
‘penyandar pelana unta’, kalau kenderaan yang dinaiki bukan unta tetapi keledai. Perkataan
Ja_Jll lebih lumrah digunakan untuk pelana unta. Adapun pelana kuda atau himar, ia
dinamakan z J\. Takkanlah pelana unta juga digunakan di atas belakang keledai?! Ada dua
jawapan daripada para ‘ulama’ untuk menghilangkan kemusykilan yang ditimbulkan itu. (1)
Perkataan Js ) di sini tidak dipakai dalam ma’'na lumrahnya. Ia bahkan dipakai dengan erti
pelapik duduk semata-mata. Jadi erti ds Y s )23« ialah bahagian belakang pelapik duduk.
Termasuk juga dalam erti umum itu pelana untuk keledai atau kuda. (2) Sebenarnya terdapat
satu perkataan mudhaf yang dibuang sebelum perkataan s 3. Taqdir bagi perkataan mudhaf
yang dibuang itu ialah ,%. Dengan mengambil kira perkataan ,% yang dibuang itu, terjemahan
bagi rangkai kata J 5l 354 34 (53) Y) jalah “kecuali (kadar) bahagian belakang (penyandar)
pelana unta”. Tidak semestinya ada pun pelana unta di atas belakang keledai yang ditunggangi
itu. Jawapan kedua ini merupakan pilthan an~-Nawawi dan lain-lain tokoh hadits. Tujuan

Mu' aaz berkata begini ialah untuk menyatakan tiga perkara berikut: (1) Perihal dekat dan
rapatnya beliau dengan Rasulullah s.a.w. di atas unta itu. (2) Oleh kerana beliau berada begitu
dekat dengan Rasulullah s.a.w., beliau telah mendengar dengan baik apa yang disabdakan
Baginda dan tidak ada sebarang kekeliruan dalam pendengaran beliau. (3) Meyakinkan
pendengar dan penerima hadits berkenaan daripada beliau. (4) Rasulullah s.a.w. adalah
seorang yang suka merendah diri. Langsung tidak ada pada Baginda sifat sombong dan
membesar diri. (5) Betapa mesranya Rasulullah s.a.w. dengan para sahabat. Kemesraan
Baginda s.a.w. tidak hanya dengan orang-orang sebaya, malah meliputi semua lapisan
masyarakat.

176 Antara ma na haq menurut bahasa "Arab ialah: (1) Kebenaran (lawan kebatilan). (2) Benar;
yang benar (3) Sesuatu yang terbukti benar. (4) Haq (5) Milik. (6) Bahagian; habuan. (7)
Layak; patut; sesuai. (8) Nama Allah Tuhan yang benar. (9) Sesuatu Yang wajib dan mesti

137



“Allah dan RasulNyalah yang lebih mengetahui.” Rasulullah s.a.w. bersabda: “Haq
Allah atas hamba ialah mereka mengabdikan diri kepadaNya 178 tanpa
menyekutukanNya dengan sesuatu.!”® Haq hamba atas Allah s.w.t. pula ialah Dia tidak

akan menyeksa (di hari akhirat nanti) orang yang tidak menyekutukanNya dengan

ditunai dan dilakukan. Haq Allah atas hamba-hambaNya ialah apa-apa yang mesti dipercayai
dan ditunaikan oleh seseorang hamba terhadap Allah.

177 Para ‘ulama’ berbeda pendapat tentang haq hamba atas Allah (4 S 35l 33): (1) Haq
hamba atas Allah ialah apa-apa yang layak dan patut diterima seseorang hamba daripada
Allah. Inilah pendapat kebanyakan ‘ulama’. (2) Al-Qurthubi berpendapat, haq hamba atas
Allah ialah apa yang berhaq diperolehi hamba daripada Allah berupa pahala, ganjaran,
keampunan dan sebaganya berdasarkan janji yang dibuat oleh Allah sendiri. (3) Walaupun
pada asalnya tidak ada apa yang mesti ke atas Allah dan tidak ada apa yang wajib dilakukan
oleh Allah, tetapi Allah sendiri dengan limpah kurniaNya telah mewajibkan ke atas diriNya
untuk tidak menyeksa (di hari akhirat nanti) orang yang tidak menyekutukanNya dengan apa-
apa. Kewajipan seperti ini dipanggil ) s> (4) Perkataan haq di sini dipakai semata-
mata sebagai Al 5\1913&, supaya sesuai daripada segi tulisan dan sebutan dengan perkataan 3>
yang telah tersebut sebelumnya. Meskipun ma na dan erti kedua-duanya jauh berbeza. Di
dalam bahasa Arab, penggunaan seperti ini dapat anda temui dengan banyak sekali. (5)
Jaminan yang diberikan oleh Allah atas sesuatu perbuatan atau amalan yang dilakukan oleh
seseorang hamba bagaikan suatu haq hamba yang wajib ditunaikan oleh Allah. (6) Golongan
Mu tazilah dan segolongan ahli Falsafah berpendapat Allah memang berkewajipan dan
bertanggungjawab untuk tidak menyeksa (di hari akhirat nanti) orang yang tidak
menyekutukanNya dengan apa-apa. :

178 Mengabdikan diri kepadaNya adalah terjemahan yang dipilih untuk sabda Nabi s.a.w. o

s 322 Dalam erti khususnya ia harus diterjemahkan dengan beribdat kepadaNya,
menyembahNya atau mengesakanNya. Bagaimanapun di sini ia lebih sesuai diterjemahkan
dengan erti umumnya iaitu mengabdikan diri kepadaNya. Kerana ibadat dalam ma nanya yang
umum ialah mengerjakan amalan keta atan di samping menjauhi segala larangan Allah. Itulah
sebabnya Ibnu Hibbaan berkata: z )\ saJ Jae 5 Qlill Gauai s ol ) 8) & 33le Bermaksud: “(Erti)
Beribadat kepada Allah itu ialah mengakui (kebenaran yang datang dariNya) dengan lidah,
membenarkannya dengan hati dan melakukannya dengan anggota badan.” Itulah juga
sebabnya di dalam riwayat Mu'aaz yang lain Nabi s.a.w. bertanya begini: | sl=? 13} 4l agia L (5,3l
<l Bermaksud: “Tahukah engkau apa haq hamba yang dijamin Allah apabila mereka telah
melakukannya?” (Muslim, Bukhari dan at-Thabaraani di dalam al-Mu'jamu al-Kabirnya).
Bukhari meriwayatkan dengan lafaz » si=3 13\, Sama ada dhamir di dalam riwayat Bukhari ini
atau isim 1syarat di dalam riwayat Muslim dan at-Thabaraani, kedua-duanya meruju’ kepada
sabda Baginda: G o ‘JS)‘-“ Y5535 &, Lihat bagaimana Rasulullah s.a.w. mengaitkan jaminan
Allah untuk tidak menyeksa manusia di akhirat nanti dengan perbuatan hamba, bukan dengan
semata-mata mengesakanNya dalam i'tiqad?

179 Sebabnya Rasulullah s.a.w. menambahkan ibarat “tanpa menyekutukanNya dengan
sesuatu” setelah bersabda “mereka mengabdikan diri kepadaNya” ialah kerana memang ada
orang kafir yang menyembah Allah, tetapi dalam masa yang sama mereka menyengutukanNya
dengan sesuatu yang lain. Kesimpulannya beribadat atau menyembah Allah yang dikatakan
akan menjamin seseorang terlepas daripada seksaan Allah di akhirat nanti itu adalah dengan
syarat 1a tidak menyengutukanNya dengan sesuatu yang lain. !

138



apa-apa.”’180 Lantas aku bertanya: “Wahai Rasulallah! Bolehkah aku sampaikan berita
gembira ini kepada orang ramai?” Jawab Baginda: “Tak usah, nanti mereka akan
berpeluk tubuh saja.181 (Bukhari, Muslim).182

Orang Yang Diharamkan Neraka Kepadanya

JB Eians A Ity 6 S I Sad g JB Ehdany dn Jety u ST 6 S g J6 dsdans i Il

180 Sabda Nabi s.a.w. di sini juga mungkin menimbulkan kemusykilan bahawa jaminan Allah
tidak akan menyeksa hamba-hambaNya adalah semata-mata kerana mereka tidak
menyengutukanNya dengan apa-apa. Apakah ia bererti walaupun mereka melakukan dosa-
dosa besar yang lain selain syirik dan tidak melakukan apa-apa amalan keta atan? Perlu sekali
diingat bahawa haq hamba atas Allah itu sama sekali tidak boleh dipisahkan daripada haq
Allah atas hamba. Apabila hamba melaksanakan haq Allah atasnya, pada ketika itu barulah
terlaksana haq hamba atas Allah. Ertinya di samping seseorang hamba mengabdikan diri
kepada Allah di dunia ini dengan menjunjung segala titah perintahNya dan menjauhi segala
laranganNya, ia juga tidak menyengutukan Allah dengan suatu apa pun, di akhirat nanti ia
akan terselamat daripada seksaan Allah. Jika seseorang hamba melakukan sebaliknya pula, ia
tidak akan terselamat daripada seksaanNya. Sabda Nabi s.a.w. ini selain memberi jaminan
kepada hamba Allah yang benar-benar mentauhidkan Allah dan menta'atiNya, ia juga
merupakan ancaman kepada hambaNya yang musyrik dan ‘aashi (yang melakukan mashiat).
181 Rasulullah s.a.w. melarang Mu'aaz daripada menyampaikan berita gembira yang tersebut di
dalam hadits ini kepada orang ramai kerana beberapa sebab berikut: (1) Seperti disebut
Baginda s.a.w. sendiri, bahawa nanti ada pula orang yang terlalu bergantung dengannya
sehingga mengakibatkan ia berpeluk tubuh saja. Tidak mahu lagi ia melakukan apa-apa
amalan keta'atan dan kebajikan dengan alasan ia sudah terjamin terlepas daripada seksaan
Allah. Sedangkan ia sebagai orang Islam tidak sepatutnya bersikap begitu. (2) Rasulullah s.a.w.
takut berita gembira itu sampai kepada segolongan umatnya yang cetek ‘aqgal. Kerana salah
faham, mereka tidak akan berusaha lagi untuk meningkatkan diri demi mendapat kelebihan-
kelebihan dan darjat-darjat yang tinggi di sisi Allah melalui amalan-amalan keta atan. Mereka
Jjuga mungkin akan berani melakukan ma'shiat dengan adanya jaminan seperti itu. (3) Apa
yang tersebut sebagai jaminan di dalam hadits ini ialah jaminan terselamat daripada seksaan
Allah yang disediakan untuk orang-orang kafir dan musyrik sahaja. Seseorang muslim tetap
terdedah kepada seksaan Allah kerana melakukan ma’shiat atau dosa tertentu yang telah
disebutkan oleh Allah dan rasulNya. Menyampaikan berita gembira yang mungkin disalah
fahami juga akan mendedahkan sebahagian umat kepada seksaan Allah. Kerana itulah
Rasulullah s.a.w. melarang Mu'aaz daripada menyampaikannya kepada orang ramai.

182 Hadits ini turut diriwayatkan oleh Ahmad, Abu Daud, Tirmizi, Ibnu Majah dan Ibnu
Hibbaan dan lain-lain.

139



	mukasurat 135
	mukasurat 136
	mukasurat 137
	mukasurat 138
	mukasurat 139

