2 H e I R R e R e P S e P

o,;;:..m‘;.;:.y';‘\(;Aggg,xswdugmJ,.»,Ju_)uwww),;«s@sm#y;—i

ko i Jyy 3 ol By 06 phel Gy il v e 0 5 G s 2 gl o e
oo 41 b Ol s (5 06 25 Calendh 61 g e o

4- "Abdullah bin 'Amar r.a.”2 meriwayatkan, katanya: “Rasulullah s.a.w. bersabda:

“Orang Islam sebenar (Muslim sejati)73 adalah orang yang orang-orang Islam (lain)74

mampu dicapai oleh kedudukannya yang sangat hina. (9) s)dly <, ela Malu kerana
kemuliaan jiwa dan keluhuran budi. Orang yang berjiwa mulia dan berbudi luhur akan berasa
malu apabila telah melakukan sesuatu yang rendah dan tidak layak dengan dirinya. (10) sba
4l Ga el Malu seseorang kepada dirinya sendiri. Perasaan malu ini timbul di dalam hati
orang yang berjiwa mulia apabila jiwanya berpuas hati dengan sesuatu yang rendah. Ia seolah-
olahnya menyesali perasaan puas hatinya terhadap sesuatu yang rendah itu. Inilah perasaan
malu yang paling tinggi dan sempurna. Kerana apabila seseorang malu kepada dirinya sendiri,
sudah tentulah kepada orang-orang lain dia akan lebih malu. Antara pengajaran dan panduan
yang dapat diambil daripada hadits ini ialah: (1) Iman adalah sesuatu yang sangat istimewa
kerana ia membuahkan banyak sekali sifat-sifat yang baik dan mulia. (2) Iman diibaratkan
oleh Rasulullah s.a.w. sebagai sepohon pokok. Pokok yang sempurna ialah yang berdahan,
berdaun, berbunga dan berbuah. Demikian juga iman. Iman yang sempurna ialah yang
mendorong orang yang memilikinya bersifat dengan sifat-sifat yang mulia dan terpuji. (3)
Konsep tauhid merupakan unsur yang paling utama dan istimewa dalam iman. (4) Iman
menuntut kita menjaga hubungan dengan Allah s.w.t dan hubungan sesama manusia. (5)
Tuntutan iman tidak sama tarafnya. Ada yang berat dan ada juga yang mudah dilaksanakan.
(6) Keelokan membuat perumpamaan dalam pengajaran dan pendidikan. Kesannya amat
mendalam kepada jiwa manusia. (7) Sifat malu sejati adalah satu sifat yang berkait rapat
dengan iman. Selain Bukhari dan Muslim, Abu Daud, Tirmizi, Nasaa’i, Ibnu Majah, Ahmad
Ibnu Hibbaan, at-Thabaraani, Baihaqi dan lain-lain juga turut meriwayatkan hadits ini.

7> Nama dan salasilah keturunan beliau secara lengkap adalah seperti berikut: ‘Abdullah bin
‘Amar bin al-'Aash bin Waa’il bin Haasyim bin Su'aid bin Sahm as-Sahmi al-Qurasyi. Kuniah
(nama panggilan) beliau ialah Abu Muhammad, Abu 'Abdir Rahman dan Abu Nushair. Ibu
beliau bernama Raithah binti Munabbih bin al-Hajjaaj bin ‘Aamir bin Huzaifah bin Su'aid bin
Sahm. "Abdullah bin *Amar bin al-'Aash merupakan salah seorang empat 'Abdul (A=Y Aalal))
yang masyhur di kalangan sahabat kerana kelebihan dan kehebatan mereka. Selain terkenal
sebagai seorang sahabat yang sangat ‘alim, zahid, ‘abid, muhajir dan sukakan kedamaian,
beliau juga dikenali sebagai seorang mujahid (pejuang). Beliau adalah salah seorang sahabat
agung Rasulullah s.a.w. yang diketahui banyak meriwayatkan hadits-hadits Baginda. Inilah
salah seorang sahabat yang meminta izin daripada Rasulullah s.a.w. untuk menulis dan
mencatat hadits-hadits Baginda. Dan akhirnya beliau berjaya menghasilkan sebuah kitab
(himpunan) hadits yang dipanggil 4:lall isall, Kitab ini ditulisnya ketika Rasulullah s.a.w.
masih hidup lagi. Abu Hurairah pernah berkata: de s & & ol adle 2 Lo L Cisial e
PR SR TR sy O3 A) e e §8 L Y) e Bermaksud: Tidak ada seorang pun dari
kalangan sahabat Nabi s.a.w. yang lebih banyak meriwayatkan hadits Baginda s.a.w. daripada
saya kecuali 'Abdullah bin *Amar. Kerana dia menulis, saya pula tidak. (Atsar riwayat Bukhari,

:

63



Tirmizi, Daarimi, Ibnu Hibbaan, Ahmad dan at-Thahaawi). Menurut sesetengah ‘ulama’,
semua riwayat ‘Abdullah bin "Amar bin al-'Aash yang sampai kepada kita hanyalah sebanyak
tujuh ratus hadits. Tujuh belas daripadanya dimasukkan oleh Bukhari dan Muslim di dalam
kitab sahih mereka masing-masing. Lapan hadits daripadanya hanya diriwayatkan oleh
Bukhari dan dua puluh hadits daripadanya pula hanya diriwayatkan oleh Muslim. Berhubung
dengan kenapakah hadits-hadits yang diriwayatkan daripada beliau jauh lebih sedikit
berbanding hadits-hadits yang diriwayatkan daripada Abi Hurairah r.a, padahal Abu Hurairah
sendiri mengakui banyak hadits diterimanya daripada Rasulullah s.a.w. Kalau tidak lebih
banyak daripada Abu Hurairah pun, mungkin lebih kurang sama banyak dengan Abu
Hurairah. Berikut adalah antara sebabnya: (1) "Abdullah bin 'Amar bin al-'Aash terkenal
sebagai salah seorang sahabat yang sangat kuat beribadat (ahli ibadat). Beliau tidak banyak
terlibat dalam bidang periwayatan dan pengajaran. (2) Setelah jatuhnya empayar Rom dan
Farsi, "Abdullah bin *Amar bin al-'Aash menetap di Mesir. Sebahagian hidup beliau dihabiskan
di Syam dan di Tha’if. Perhatian para pelajar dan penuntut ilmu agama pada masa itu tidak
tertumpu sangat ke situ. Berbeza dengan Madinah, kerana ia merupakan pusat ilmu Islam dan
tempat berhimpunnya sekian ramai sahabat. Abu Hurairah menetap di Madinah dalam
keadaan menumpukan sepenuh perhatiannya kepada meriwayatkan hadits, mengajar dan
memberi fatwa kepada masyarakat umum. Ini juga antara sebab utama kenapa riwayat Abu
Hurairah lebih banyak tersebar berbanding riwayat ‘Abdullah bin 'Amar bin al-'Aash r.a. (3)
Sebelum ini telah pun disebutkan bahawa Abu Hurairah r.a. pernah mendapat doa khusus
Rasulullah s.a.w. menyebabkan beliau tidak lupa apa saja yang didengarnya daripada
Rasulullah s.a.w. Ini juga antara faktor kenapa Abu Hurairah lebih yakin dalam menyampaikan
hadits-hadits Rasulullah s.a.w. berbanding para sahabat yang lain. (4) 'Abdullah bin 'Amar bin
al-"Aash adalah seorang ahli ilmu yang bukan sahaja mengkaji al-Qur’an dan al-hadits, beliau
juga banyak mengkaji kitab-kitab yang tersebar di kalangan Ahli al-Kitab. Cerita beliau
kadang-kadang bercampur-baur dengan cerita yang berpunca daripada kitab-kitab Ahli al-
Kitab itu. Kerananya sesetengah tokoh tabi'in tidak mahu mengambil riwayat beliau atau
mereka lebih berhati-hati terhadap riwayat-riwayatnya. (5) Pada asalnya 'Abdullah bin "Amar
bin al-'Aash termasuk salah seorang sahabat yang bercadang hendak melakukan ibadat
sepanjang masa. Antara ibadat yang hendak dilakukannya ialah berpuasa tiap-tiap hari,
mengkhatam al-Qur’an tiap-tiap hari, beribadat sepanjang malam dan mahu mengkhasi diri
supaya tidak lagi mempunyai nafsu yang mungkin menjadi penghalang kepadanya beribadat.
Setelah dilarang keras oleh Rasulullah s.a.w., amalan ibadat yang terus dilakukan oleh
‘Abdullah bin 'Amar bin al-'Aash sampai ke akhir hayatnya dengan izin Rasulullah s.a.w.
lalah: (a) Berpuasa selang sehari. (b) Mengkhatam al-Qur’an setiap minggu. (c)
Bersembahyang malam dengan membaca satu hizib daripada al-Qur’an setiap malam. Tentu
sekall orang yang beriltizam dengan amalan-amalan seperti itu di samping menjaga dan
melaksanakan pula tanggungjawab-tanggungjawab lain sebagai seorang Islam yang ta'at, tidak
akan mempunyai masa lagi untuk mengajar dan meriwayatkan hadits. ‘Abdullah bin ‘Amar
bin al-'Aash mendahului ayahnya dalam memeluk agama Islam. Ibunya juga telah memeluk
agama Islam. Perbezaan umur beliau dengan ayahnya ‘Amar, dikatakan hanya dua belas tahun
sahaja. Berdasarkan satu riwayat yang dikemukakan oleh Imam az-Zahabi di dalam Tazkiratu
al-Huffaaz, 'Abdullah bin 'Amar bin al-' Aash meninggal dunia di Mesir pada tahun 75H.

7% Perkataan aledl di dalam hadits ini boleh diterjemahkan dengan dua terjemahan. (1)
Terjemahan yang diberikan di atas adalah berdasarkan J' (alif laam) pada perkataan sl
dipakai sebagai alif laam hakikat. Menurut > & (Ibnu Ginni ialah 'Utsman bin Ginni, Abu al-
Fath al-Maushili m.392H), orang-orang ‘Arab kalau hendak memuji dan menyatakan

64



kelebihan dan kesempurnaan sesuatu akan menggunakan perkataan isim jenis yang diawali
dengan J' seperti <l untuk 4 < atau Ka'bah dan <8 untuk kitab Nahu yang dikarang
Sibawaih. Qaedah ilmu Balaghah yang diguna pakai di sini ialah a2 4 3 (a8l Jy 35 (mengira
sesuatu yang kurang itu sebagai tiada saja). (2) Jika J' pada perkataan alwsll dipakai sebagai alif
laam jenis dan diambil kira pula mubtada’ dan khabar kedua-duanya di dalam ayat ini adalah
ma rifah, semestinya ia memberi ma'na hashar (khusus dan terhad). Maka terjemahannya
harus juga di buat begini: Muslim (orang Islam) hanyalah (nama dan gelaran yang layak
untuk) orang yang orang-orang Islam lain terpelihara daripada (kejahatan) lidah dan
tangannya. Orang yang menyakiti orang-orang lain dengan lidah atau tangannya tidak layak
sama sekali dengan nama dan gelaran itu. Ia sebaliknya layak dipanggil pengkhianat, penjahat
dan sebagainya. Dan orang yang tidak bersifat begitu bukan muslim. Hanya yang bersifat
begitu saja orang Islam. Seperti perkataan 'alim dikatakan kepada orang yang mempunyai ale
(‘ilmu) iaitu orang yang ada padanya ma’khaz isytiqaqnya (punca perkataan ‘alim itu sendiri).
Begitulah juga dengan perkataan muslim, ia hanya dikatakan kepada orang yang mempunyai
pos calu atau M (keselamatari, kesejahteraan, kedamaian dan ketundukan kepada Allah).
Itulah ma’khaz isytiqaq (punca) bagi perkataan muslim itu sendiri. Kemusykilan mungkin
timbul disini bahawa adakah dengan ada sifat selamat dan terpelihara orang-orang Islam lain
daripada kejahatan lidah dan tangan seseorang itu semata-mata akan menjadikan seseorang
sebagai muslim sebenar dan sejati, walaupun ia langsung tidak mempunyai sifat-sifat lain dan
tidak mengamalkan ajaran-ajaran Islam yang lain? Jawapan kepada kemusykilan ini ada dua.
Pertama: Tentu sekali tidak begitu, malah yang dimaksudkan ialah orang Islam sebenar adalah
orang yang mempunyai sifat tersebut di samping ia juga menjunjung titah perintah Allah dan
rasulNya yang lain-lain lagi. Kedua: Hadits ini bermaksud menyatakan bahawa sifat yang
tersebut itu semestinya ada pada muslim (orang Islam). Kerana itulah ma'na sebenar yang
terkandung dalam perkataan muslim. la sama sekali tidak bermaksud menafikan kewujudan
sifat-sifat baik lain yang mesti juga ada padanya.

74 Kenapa pula perkataan Os<lwdl (orang-orang Islam) yang digunakan di sini. Apakah yang
perlu selamat dan terpelihara daripada gangguan dan kejahatan seorang muslim itu hanya
orang-orang Islam sahaja? Ada dua jawapannya: (1) Nabi s.a.w. menyebutkan di dalam hadits
ini hanya golongan yang biasa dan lebih banyak bergaul dengan seseorang muslim. Sudah
tentulah mereka orang-orang Islam juga. (2) Mungkin juga kerana orang-orang Islam itu
bersaudara sesama mereka. Kalau anda sebagai seorang muslim dapat melakukan kejahatan
kepada sesama Islam, tentulah kepada orang-orang lain lebih-lebih lagi. Jadi maksud hadits ini
ialah mendidik jiwa umat Islam supaya tidak melakukan kejahatan kepada sesiapa jua. Bermula
daripada sesama saudara hingga kepada orang-orang asing. ‘Abdullah bin "'Amar bin al-'Aash
sendiri dalam riwayatnya yang lain menyebutkan perkataan 3! (semua manusia) di tempat
perkataan (sl (orang-orang Islam lain) itu. (Lihat misalnya riwayat beliau yang
dikemukakan oleh Ahmad di dalam Musnadnya, Baihaqi di dalam Syu'ab al-Imannya,
Thabaraani di dalam Mu jam Ausathnya dan Abu Nu'aim di dalam al-Mustakhrajnya. Lihat
juga syawaahidnya daripada riwayat Abi Hurairah, Anas, Fadhaalah bin 'Ubaid, Abi Zarr dan
lain-lain di dalam Musnad Ahmad, Sunan Nasaa’i, Sahih Ibnu Hibbaan, Mu jam Kabir
Thabaraani dan lain-lain). Kalau begitu yang harus terpelihara daripada gangguan dan
kejahatan seseorang muslim bukan lagi khusus dengan orang-orang Islam. Yang harus
terpelihara daripada kejahatan seseorang muslim itu bukan terhenti setakat manusia sahaja,
malah binatang-binatang juga. Justeru ada ancaman di dalam sekian banyak hadits Rasulullah
s.a.w. kerana menyiksa binatang sekalipun. Antara lainnya ialah hadits berikut ini: O3 Al de e

65



terpelihara daripada (kejahatan / gangguan) lidah75 dan tangannya.”® Orang yang

berhijrah sebenarnya adalah orang yang meninggalkan apa yang dilarang Allah.”77 Ini

e HAS L A S s i 5 800 S 06 i e ) e i 5L O Le A ) 5
oaY I G EIG Gl il ¥ Gales Gus L Y Gatadel ol Y Zef B 06 08 Bermaksud:
"Abdullah bin ‘'Umar meriwayatkan, katanya: Rasulullah s.a.w. bersabda: “Seorang perempuan
disiksa kerana seekor kucing yang dikurungnya sampai mati kelaparan. Perempuan itu masuk
neraka kerananya. Baginda s.a.w. bercerita seterusnya: Kata Allah kepadanya, padahal Allah
amat mengetahui tentangnya: “Ketika engkau mengurung kucing itu, tidak engkau memberi
makan dan minum kepadanya dan tidak juga engkau melepaskannya supaya ia dapat mencari
makanan sendiri berupa binatang-binatang yang melata di bumi.” (Hadits riwayat Malik,
Ahmad, Bukhari, Muslim dan Ibnu Hibbaan). Pelaksanaan hukum pidana Islam seperti hudud
dan lain-lain, mendisiplinkan kanak-kanak dan pesalah sivil tidak bercanggah dengan hadits
ini. Lantaran semua yang tersebut itu tidak termasuk dalam ¢'%) (mengganggu, menyakiti,
menceroboh atau melakukan kejahatan) terhadap mereka, malah sebaliknya ia merupakan
langkah-langkah islah dan pemulihan moral mereka.

75 Termasuk dalam kejahatan lidah dan gangguannya ialah menyumpah, menyeranah,
memaki, mela'nat, mengumpat, memfitnah, mengacum, mengadu domba, memperli,
mencemuh, mencela, mengeji, menghina, menjampi, menyihir, mencarut, mengejek dengan
menjelir lidah dan sebagainya. Sebabnya Rasulullah s.a.w. menyebutkan secara khusus lidah
dan tangan di dalam hadits ini ialah kerana kebanyakan kejahatan dan gangguan dilakukan
dengannya. Tentu sekali Baginda s.a.w. menyebutkan dua anggota itu sebagai contoh paling
ketara semata-mata dalam seseorang melakukan kejahatan dan gangguan terhadap orang lain.
la sama sekali tidak menafikan gangguan-gangguan yang mungkin dilakukan oleh anggota-
anggota kita yang lain. Sebabnya lidah disebut dahulu oleh Rasulullah s.a.w. daripada tangan
1alah kerana melakukan kejahatan dengan lidah itu lebih mudah berbanding dengan tangan.
Anda boleh menyakiti orang yang berada dekat atau jauh dari anda dengan lidah. Anda juga
dapat mengatai orang yang masih hidup dan orang yang telah mati. Kejahatan lidah ini juga
lebih banyak berlaku dalam masyarakat. Berlakunya pula bukan sahaja di kalangan orang-
orang biasa, malah di kalangan orang-orang yang berkedudukan dan ternama juga. Kadang-
kadang kesan ucapan dan kata-kata itu lebih mendalam dan menusuk jiwa. Kerana itulah Nabi
s.a.w. bersabda: Jl (385 (e e 350 4l L 8 1,341 Bermaksud: “Ejeklah orang-orang (kafir)
Quraisy dengan menggunakan sya'ir. la lebih dahsyat kepada mereka daripada (terkena)
panahan anak panah.” (Hadits riwayat Muslim, Thabaraani dan Baihaqi). Kerana itulah juga
seorang penya'ir berkata: Hedll 752 L 26l ¥y 0 sl Wl Guld) &l s Bermaksud: Luka kerana
terkena mata lembing yang tajam dapat bertaut. Tetapi luka kerana terkena (tikaman) lidah
tidak akan bertaut.

76 Termasuk dalam kejahatan tangan dan gangguannya pula ialah memukul, menampar,
menumbuk, membunuh, menolak dengan keras, meroboh, mencuri, merampas, menulis atau
melukis perkara-perkara yang karut-marut dan sebagainya. Jelas sekali bahawa manusia tidak
melakukan segala pekerjaannya dengan tangan. Kenapa Rasulullah s.a.w. menyebutkannya
secara Khusus? Jawabnya ialah kerana kebanyakan pekerjaan manusia itu dilakukan dengan
tangan. Boleh dikatakan tanganlah yang paling banyak memenuhi kehendak dan hajat
manusia. Memberi, mengambil, menghulur, menyambung, mengerat, merasa, menjamah,
meraba, mencuit, melambai, mengisyarat, makan, minum dan sebagainya, pada umumnya
dilakukan manusia dengan tangannya. Kata Zamakhsyari, kerana kebanyakan pekerjaan
manusia itu dilakukan dengan tanganlah dipinjam perkataan tangan untuk menyatakan segala

66



perbuatan dan usaha yang dilakukan oleh manusia melalui angota-anggota lain sekalipun.
Kata orang 'Arab: syl 4ilee Laa 13 Maksudnya: Ini adalah antara perkara yang dilakukan oleh
tangan-tangan mereka. Padahal perkara itu tidaklah dilakukan dengan tangan. Allah s.w.t.
juga telah menggunakan perkataan tangan untuk menyatakan segala usaha yang dilakukan
oleh manusia, meskipun ia dilakukan dengan anggota-anggota yang lain selain tangan. Lihat
misalnya firman Allah di bawah ini:

e e BT S W I oA €7 o R . 23 a7 By SRR SRS
(D) bymh bl 1o (oll i e bl T (o3 8 a0y AT G 3L 4

Bermaksud: Telah nyata kerosakan dan bala bencana di darat dan di laut disebabkan oleh apa
yang dilakukan oleh tangan manusia; (nyatanya yang demikian) kerana Allah hendak
merasakan kepada mereka sebahagian dari akibat perbuatan buruk yang mereka telah lakukan,
supaya mereka kembali (insaf dan bertaubat). (ar-Ruum:41). Tentu sekalilah perbuatan buruk
yang mereka lakukan itu tidak terhad dengan tangan semata-mata, tetapi Allah tetap
menggunakan perkataan tangan sebagai isyarat kepada kebanyakan perbuatan manusia itu
dilakukan mereka dengan tangan pada kebiasaannya (<! z y5e 7z J3),

77J) (Alif laam) pada perkataan salgdll sama juga dengan yang terdapat pada perkataan aludl
sebelum ini. Hijrah itu terbahagi kepada dua bahagian. Pertama: Hijrah zahir. Kedua: Hijrah
batin atau hakikat hijrah. Hijrah zahir ialah melarikan diri dari tempat yang seseorang tidak
bebas mengamalkan ajaran-ajaran agama dan diganggu gugat serta terancam pula kerananya.
Hijrah batin pula ialah meninggalkan apa-apa yang didorong oleh nafsu dan syaitan. Hadits di
atas menggambarkan hakikat hijrah iaitu meninggalkan apa-apa yang dilarang Allah. Tujuan
Nabi s.a.w. bersabda begini ialah empat perkara berikut: (1) Mengingatkan para sahabat yang
telah berhijrah dari Mekah ke Madinah agar mereka tidak bergantung sepenuhnya kepada
perpindahan dari Mekah ke Madinah itu semata-mata dan berpuas hati dengannya, walaupun
jelas sekali kelebihannya berdasarkan ayat-ayat al-Qur’an dan hadits-hadits Baginda s.a.w. Apa
yang dituntut daripada mereka seterusnya selepas berhijrah zahir itu ialah hijrah batin yang
menghendaki seseorang menjunjung segala titah perintah Allah serta meninggalkan segala
laranganNya. (2) Oleh kerana al-Qur’an dan hadits-hadits banyak sangat menyatakan
kelebihan berhijrah, mungkin juga ia menimbulkan semacam kebanggaan dan gah di dalam
hati para sahabat muhajirin. Maka sabda Rasulullah s.a.w. ini bertindak sebagai tazkiyah dan
peringatan untuk mereka. Maksudnya ialah mereka tidak seharusnya berbangga dan
bermegah-megah dengan anggapan amalan hijrah itu sahaja sudah lebih dari cukup untuk
mereka. Justeru para sahabat muhajirin itu tetap dikehendaki melaksanakan tuntutan asal
hijrah itu sendiri. (3) Sabda Baginda s.a.w. ini juga bermaksud menghiburkan hati umatnya
yang tidak diberikan kesempatan berhijrah. Mereka mungkin orang-orang yang hidup
sezaman dengan Rasulullah s.a.w. atau yang mendatang hingga ke hari kiamat. la benar-benar
merupakan penawar kepada umat akhir zaman lantaran mereka juga masih tetap mendapat
kelebihan dan keistimewaan berhijrah itu dengan semata-mata menjauhi segala larangan
Allah. (4) Oleh kerana Rasulullah s.a.w. pernah bersabda selepas pembukaan Mekah: 353 ¥
c-mi\ Bermaksud: “Tiada lagi hijrah selepas pembukaan Mekah.” (Hadits riwayat Bukhari
daripada Ibnu 'Umar). Mungkin terlintas di benak seseorang bahawa: (a) Selepas pembukaan
Mekah sama sekali tidak akan ada lagi sebarang perpindahan kerana ugama. Jawabnya ialah
keperiuan berhijrah dari Mekah dan lain-lain tempat yang telah termasuk di bawah wilayah
kekuasaan Islam itu sahaja yang tidak ada. Kerana di mana-mana pun masyarakat Islam sudah
dapat mengamalkan ajaran Islam dengan bebas. la tidak menolak kemungkinan di mana akan
berlaku kembali suasana yang mendorong umat Islam berhijrah demi menjaga kebebasan
berugamanya di lain-lain tempat di dunia ini pada masa-masa akan datang. (b) Apabila hijrah

67



	mukasurat 63
	mukasurat 64
	mukasurat 65
	mukasurat 66
	mukasurat 67

