
37 
 

 عَلَى الْمُِحَدِّثِ وَالْعَرْض ُِ بَاب الْقِرَاءَةُِ - 6

ا مَهُِّـَنأَ كٍالِمَى وَر وْالثَّ انَيَفْسُِ نْعَ رُِكُذْيَ مٍاصِا عَبأََ تُِعْمِسَ الِله دِبْو عَبُِأَ الَجَائِزَةً قَوَرَأَى الْحَسَنُِ وَالثَّوْر يُّ وَمَالِكٌ الْقِرَاءَةَ 

 لَوْقُيَ نْأَ سَأْلا بَفَ ثِدِّحَى الُملَعَ ئَر ا قُذَإ  الَقَ انَيَفْسُِ نْى عَوسَمُِ بنُِ الِله دُِيْبَحَدَّثَنَا عُِ .ازًائِجَ اعَمَالسَّوَ ةَاءَرَالقِ يان رَا يَانَكَ

 لُلهآوَسَلَّمَ  وَاحْتَجَّ بَعْضُِهُِمْ فِي الْقِرَاءَةِ عَلَى الْعَالِم  بِحَدِيثِ ضِمَام  بْن  ثَعْلَبَةَ قَالَ لِلنَّبِيِّ صلى الله عَلَيْهِ .تُِعْمِسَوَ ىْنثِدََّحَ

 .فَهَذِهِ قِرَاءَةٌ عَلَى النَّبِيِّ صلى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَخْبَرَ ضِمَامٌ قَوْمَهُِ بِذَلِكَ فَأَجَازُِوهُِصَلِّيَ الصَّلَوَاتِ قَالَ نَعَمْ قَالَ نُِأَمَرَكَ أَنْ 

الْمُِقْر ئ  فَيَقُولُِ الْقَار ئُِ  وَيُِقْرَأُ عَلَى .وَاحْتَجَّ مَالِكٌ بِالصَّكِّ يُِقْرَأُ عَلَى الْقَوْم  فَيَقُولُونَ أَشْهَدَنَا فُلانٌ وَيُِقْرَأُ ذَلِكَ قِرَاءَةً عَلَيْه مْ

بِالْقِرَاءَةِ  حَدَّثَنَا مُِحَمَّدُِ بْنُِ سَلامٍ حَدَّثَنَا مُِحَمَّدُِ بْنُِ الْحَسَن  الْوَاسِطِيُّ عَنْ عَوْفٍ عَن  الْحَسَن  قَالَ لا بَأْسَ .أَقْرَأَنِي فُلانٌ

بْنُِ مُِوسَى عَنْ  الِلهبْر يُّ وَحَدَّثَنَا مُِحَمَّدُِ بْنُِ إ سْمَاعِيلَ الْبُِخَار يُّ قَالَ حَدَّثَنَا عُِبَيْدُِرَعَلَى الْعَالِم  وَأَخْبَرَنَا مُِحَمَّدُِ بْنُِ يُِوسُِفَ الْفِ

انَ الْقِرَاءَةُ قَالَ وَسَمِعْتُِ أَبَا عَاصِمٍ يَقُولُِ عَنْ مَالِكٍ وَسُِفْيَ .سُِفْيَانَ قَالَ إ ذَا قُر ئَ عَلَى الْمُِحَدِّثِ فَلا بَأْسَ أَنْ يَقُولَ حَدَّثَنِي

 .عَلَى الْعَالِم  وَقِرَاءَتُِهُِ سَوَاءٌ

Bab (6): Bacaan Dan `Ardhu Di Hadapan Muhaddits.51 

 
51 Setelah Imam Bukhāri memberitahu tentang طرق التحمل atau cara penerimaan ĥadīts, 

beliau ingin memberitahu pula tentang kepelbagaian cara penyampaian ĥadīts atau 

 iaitu murid membaca di hadapan guru dan (bacaan) قراءة yang pertama ialah ,طرق الأداء

apabila ia ingin menyampaikannya kepada muridnya pula, murid itu akan 

menggunakan lafaz akhbarana, bukan ĥaddatsana. Yang kedua pula ialah al-`Ardhu. 

Ia adalah satu perkataan yang mengandungi beberapa istilah: (1) Murid membaca apa 

yang telah dibacakan guru, tetapi tidak dalam bentuk riwayat. (2) Guru mempunyai 

kitab yang dikarangnya, murid menggunakan kitab itu dan membacanya di hadapan 

gurunya tadi. (3) Guru menulis sesuatu ĥadīts kemudian murid membacanya di 

hadapan gurunya itu. (4) Murid menyalin buku gurunya dan membaca apa yang 

disalinnya itu di hadapan gurunya. Perbezaan Bacaan dan `Ardhu ialah bacaan tidak 



38 
 

Al-Hasan, Ats-Tsauri Dan Mâlik Berpendapat; Membaca Di Hadapan Guru Adalah 

Harus. Abu `Abdillah (Imam Bukhari) Berkata, Aku Telah Mendengar Aba 

`Aashim Menyebutkan Bahawa Sufyân Ats-Tsauri Dan Mâlik Berpendapat 

Membaca (Di Hadapan Guru) Dan Mendengar (Guru Membaca) Adalah Harus. 

`Ubaidullah Bin Musa Meriwayatkan Kata-Kata Sufyân, "Apabila Dibaca Di 

Hadapan Muhaddits, Maka Tidak Mengapa Seseorang Itu Berkata:  حدثني (Dia 

Menceritakan Kepadaku), Dan   سمعت (Aku Telah Mendengar). Sesetengah Mereka 

(`Ulama') 52  Berhujah Untuk Bacaan Murid Di Hadapan Orang `Alim Dengan 

Hadîts Dhimâm Bin Tsa`labah, Bahawa Dia Berkata Kepada Nabi S.A.W.: 

“Adakah Allah Menyuruh Engkau Supaya Kami Mengerjakan Sembahyang?” Nabi 

 

semestinya apa yang ditulis oleh guru itu sendiri, boleh jadi hasil tulisan orang lain, 

`ardhu pula dimestikan tulisan yang dibaca murid adalah karangan guru yang dibaca 

di hadapannya itu. Faedahnya ialah selain daripada menerima ĥadīts, ia juga 

merupakan pengesahan terhadap apa yang ditulis gurunya itu bahawa ia adalah betul-

betul seperti yang dikehendakinya.  

Penggunaan istilah-istilah begini biasanya terdapat di dalam kitab-kitab ĥadīts yang 

lain, tetapi Imam Bukhāri menganggap kedua-dua istilah itu sama sahaja dan boleh 

saja digunakan ĥaddatsana untuk semuanya. Ini dibuktikan melalui riwayat pada 

tajuk bab dan riwayat kedua bab iaitu riwayat Dhimām bin Tsa`labah yang 

menanyakan Nabi s.a.w. tentang beberapa perkara yang telah disampaikan oleh 

utusan Nabi s.a.w., lalu Baginda hanya mengiyakannya sahaja, kemudian beliau 

memberitahu kaumnya bahawa Nabi s.a.w. telah memerintahkan perkara tadi padahal 

Baginda hanya mengiyakan sahaja apa yang ditanya olehnya. Ia menunjukkan bahawa 

ma`lumat yang diperolehi melalui apa-apa saluran tentang sabdaan Nabi s.a.w. yang 

disahkan oleh Baginda sendiri sebenarnya sudah boleh dikira sebagai sabdaan Nabi 

s.a.w. dan boleh diriwayatkan dengan berkata أخبرنا ,حدثنا dan sebagainya. 
52  Maksud sesetengah mereka (`ulama’) di sini ialah guru Imam Bukhāri yang 

bernama al-Ĥumaidi. Beliau telah menyebutnya di dalam Kitab an-Nawādirnya. 

Hafizh Ibnu Hajar berkata, di dalam Muqaddimah (Hadyu as-Sāri) saya telah 

mengatakan ia adalah al-Ĥumaidi. Tetapi sekarang saya berpendapat ia adalah Abu 

Sa`id al-Ĥaddād. Al-Baihaqi di dalam Ma`rifatu as-Sunan Wa al-Aatsār 

mengemukakan satu riwayat daripada Ibnu Khuzaimah bahawa beliau berkata, “Aku 

telah mendengar Muhammad bin Isma`il al-Bukhari berkata, “Kata Abu Sa`id al-

Ĥaddād: “Saya mempunyai hadits daripada Nabi s.a.w. berhubung dengan 

(keharusan) memabaca di hadapan orang `alim.” Apabila beliau ditanya, maka beliau 

berkata, “Ia adalah kisah Dhimām bin Tsa`labah yang bertanya: “Adakah Allah telah 

menyuruhmu melakukan perkara ini?” Jawab Nabi s.a.w.: “Ya.” 



39 
 

S.A.W. Bersabda: “Ya”. Kata Mereka: “Ini Adalah Bacaan Di Hadapan Nabi 

S.A.W., Dhimâm Telah Memberitahu Kepada Kaumnya Tentang Perkara Itu Dan 

Mereka Membenarkannya.” 53  Imam Mâlik Berhujah Dengan Shak (Surat) Yang 

Dibaca Di Hadapan Orang Ramai, Lalu Mereka Berkata, Si Pulan Telah 

Menjadikan Kami Sebagai Saksi. 54  Dibaca Di Hadapan Muqri’ (Guru Qira’at). 

Kemudian Qari (Pembaca) Berkata: "Si Pulan Telah Mengajar Saya" (Menyuruh 

Saya Membaca Di Hadapannya). 55  Muhammad Bin Salâm Meriwayatkan Kepada 

 
53  Imam Bukhāri sebenarnya mahu menolak pendapat orang yang tidak mengira 

sebagai riwayat yang mu`tabar melainkan apa yang didengar daripada lafaz guru 

sendiri, maksudnya ialah tidak dikira mu`tabar apa yang dibaca di hadapan guru. 

Riwayat Dhimām ini membuktikan bahawa bacaan murid di hadapan guru yang 

hanya mengiyakan sahaja itu mu`tabar, kerana kaumnya menerima apa yang 

diriwayatkannya itu.  
54 Perkataan shak )صك( berpunca daripada bahasa Farsi )چک(, kemudian ia dijadikan 

bahasa `Arab. Perkataan check dalam Bahasa Inggeris dan cek dalam Bahasa Melayu 

juga datang dari punca yang sama. Ia pada asalnya adalah surat rasmi atau dokumen 

yang diperakui oleh pihak-pihak tertentu untuk sesuatu akad, mengandungi ma`lumat 

tentang orang yang melakukan akad, jenis akad, perjanjian, pengakuan atau kesaksian 

orang-orang yang berkaitan, dengan menurunkan tandatangan masing-masing pada 

surat rasmi berkenaan. Apabila timbul sesuatu masalah dan surat itu dikemukakan 

kepada mahkamah, hakim akan membacakan kandungannya di hadapan orang ramai 

dan menanyakan kepada penama yang disertakan di dalamnya: “Adakah benar dia 

telah menjadikan kamu sebagai saksi?” sebagai contohnya. Pertanyaan itu boleh saja 

dijawab dengan mengiyakannya. 

Bagi Imam Mālik, kalau surat kesaksian yang begitu penting pun boleh digunakan 

cara `ardhu dengan dibacakan sesuatu kenyataan, kemudian diperakui dan disahkan 

oleh tuan punya kenyataan, maka tentulah cara `ardhu ini lebih-lebih lagi boleh 

digunakan dalam periwayatan. 

Bagi Imam Mālik, kalau menisbahkan kesaksian kepada orang yang tidak melafazkan 

kesaksian itu pun dibolehkan, maka tentunya menisbahkan taĥdīts kepada guru yang 

dibaca di hadapannya itu juga boleh kerana kesaksian lebih tinggi darjatnya daripada 

periwayatan ĥadīts. 
55 Hujjah kedua Imam Mālik ialah sahnya pembelajaran qira’at dengan hanya murid 

yang menjadi pembaca dan guru mengiyakan dengan hanya menegur ketika terdapat 

kesilapan. Kalau al-Qur’ān pun boleh dipelajari dengan cara ini, maka ĥadīts tentunya 

tidak ada masalah sekiranya disampaikan dengan cara ini. 

Kalau boleh dinisbahkan guru yang tidak membaca kesemua al-Qur’ān di hadapan 

muridnya itu sebagai pengajarnya, tentu guru yang tidak membaca semua lafaz ĥadīts 



40 
 

Kami, Katanya, Muhammad Bin Al-Hasan Al-Wâsithi Meriwayatkan Kepada Kami 

Daripada `Auf Daripada Al-Hasan (Al-Bashri), 56 Beliau Berkata: “Tidak 

Mengapa Membaca Di Hadapan Orang `Alim”. 57  `Ubaidullah Bin Musa 

Meriwayatkan Kepada Kami Daripada Sufyân, Beliau Berkata: “Apabila Seseorang 

Membaca Di Hadapan Muhaddits, Tidak Mengapa Untuk Dia Mengatakan 

Haddatsani (Dia Telah Meriwayatkan Kepada Saya)”. 58  Beliau (Imam Bukhari) 

Berkata: "Saya Mendengar Abu `Aashim Berkata: Mâlik Dan Sufyân Berpendapat 

Bacaan Di Hadapan Orang `Alim Dan Bacaannya Sendiri Sama Sahaja”.59 

63  -    
ُ
ا عَبْد

َ
ن
َ
ث
َّ
ِيكه بْنِ عَبْده    الله حَد

َ
يُّ عَنْ شَ ِ

بُُ
ْ
مَق
ْ
وَ ال

ُ
يدٍ ه  عَنْ سَعه

ُ
يْث

َّ
ا الل

َ
ن
َ
ث
َّ
الَ حَد

َ
ي    الله بْنُ يُوسُفَ ق بُه

َ
بْنِ أ

ولُ 
ُ
كٍ يَق سَ بْنَ مَاله

َ
ن
َ
عَ أ  سَمه

ُ
ه
َّ
ن
َ
رٍ أ مه

َ
   ن

َّ
ِّ صَلَّ ي بُه

َّ
وسٌ مَعَ الن

ُ
حْنُ جُل

َ
مَا ن

َ
   اللُ بَيْن

َ
ده د مَسْجه

ْ
ي ال ه

مَ ف 
َّ
يْهه وَسَل

َ
لَ  عَل

َ
خ

  
َّ

ُّ صَلَّ ي بُه
َّ
 وَالن

ٌ
د مْ مُحَمَّ

ُ
ك يُّ
َ
هُمْ أ

َ
الَ ل

َ
مَّ ق

ُ
 ث
ُ
ه
َ
ل
َ
ق مَّ عَ

ُ
ده ث مَسْجه

ْ
ي ال ه

 ف 
ُ
ه
َ
اخ
َ
ن
َ
أ
َ
 جَمَلٍ ف

َ
لَّ ٌ    اللُ رَجُلٌ عَ ئ كه

َّ
مَ مُت

َّ
يْهه وَسَل

َ
ل عَ

 

di hadapan muridnya juga boleh diterima sebagai guru, kerana al-Qur’ān lebih tinggi 

darjatnya daripada ĥadīts. 
56 Imam Bukhāri menyebutkan pendapat al-Ĥasan al-Bashri di sini kerana menurut 

beliau tidak boleh diriwayatkan ĥadīts berdasarkan ma`nanya. Syarat penerimaan 

ĥadīts di sisinya lebih ketat berbanding orang-orang lain, namun beliau juga 

menerima periwayatan dengan cara bacaan (di hadapan guru) ini. 
57  Kadang-kadang lebih baik pelajar membaca di hadapan orang `alim (guru 

muhaddits) berbanding guru sendiri yang membaca, kerana boleh jadi guru yang 

membaca itu tersilap, tetapi tidak ditegur oleh murid. Dalam keadaan murid yang 

membaca pula, kedua-dua pihak akan lebih memberikan perhatian. 

Anak murid Imam Mālik, Mutharrif berkata: “Aku menjadi murid Imam Mālik 

selama 17 tahun, selama pengajianku aku hanya melihat murid yang membaca di 

hadapan beliau.” Mutharrif berkata lagi: “Imam Mālik tidak suka orang yang 

membeza-bezakan antara bacaan guru dan bacaan murid.” Begitulah juga Imam 

Bukhāri, beliau mengemukakan beberapa pendapat `ulama’ lain yang telah diterima 

untuk menyokong pendapat beliau yang mungkin agak ganjil kepada sesetengah 

orang. 

Maulana Muhammad Anwar Syah al-Kasymiri berkata: “Di kalangan anak murid 

Imam Mālik hanya Imam Muĥammad (bin Ĥasan as-Syaibāni) yang mendapat 

keistimewaan Imam Mālik menjadi guru yang membaca.” 
58 Tanpa perlu disebut dengan istilah yang berbeza iaitu akhbarani. Kalau seorang 

qari yang mengajar itu boleh dikatakan untuknya aqra’ani )أقرأني(, maka pengajar 

ĥadīts juga boleh dikatakan ĥaddatsani )حدثني(. 
59 Inilah pendapat Imam Mālik, Sufyān ats-Tsauri, satu pendapat dari Abu Ĥanīfah 

menurut satu riwayat, Sufyān bin `Uyainah, Ĥumaidi, Zuhri, `Ali Ibnu al-Madīni dan 

Imam Bukhāri.  



41 
 

جُ   الرَّ
ُ
ه
َ
الَ ل

َ
ق
َ
ُ ف ئ كه

َّ
مُت
ْ
بْيَضُ ال

َ ْ
جُلُ الْ ا الرَّ

َ
ذ
َ
ا ه

َ
ن
ْ
ل
ُ
ق
َ
مْ ف يْهه

َ
هْرَان

َ
  بَي ْ َ ظ

َّ
ُّ صَلَّ ي بُه

َّ
 الن

ُ
ه
َ
الَ ل

َ
ق
َ
به ف له

َّ
مُط

ْ
يَا ابْنَ عَبْده ال لُ 

    اللُ 
َّ

صَلَّ  ِّ ي بُه
َّ
لن له جُلُ  الرَّ الَ 

َ
ق
َ
ف  

َ
ك
ُ
جَبْت

َ
أ  
ْ
د
َ
ق مَ 

َّ
وَسَل يْهه 

َ
ي    اللُ عَل ه

ف   
َ
يْك

َ
عَل  

ٌ
د
ِّ
د
َ
مُش

َ
ف  

َ
ك
ُ
ل سَائه ي 

ب ِّ إه مَ 
َّ
وَسَل يْهه 

َ
عَل

 
َ
ك سه

ْ
ف
َ
ي ن ه
َّ ف  ي

َ
 عَلَّ

ْ
د جه

َ
 ت
َ
لَ
َ
ةه ف

َ
ل
َ
مَسْأ

ْ
  ال

َ
ك
َ
بْل
َ
 وَرَبِّ مَنْ ق

َ
ك رَبِّ  به

َ
ك
ُ
ل
َ
سْأ
َ
الَ أ

َ
ق
َ
 ف
َ
ك
َ
ا ل
َ
ا بَد الَ سَلْ عَمَّ

َ
ق
َ
  آلُله   ف

َ
ك
َ
رْسَل

َ
أ

الَ 
َ
ق
َ
مْ ف هه

ِّ
ل
ُ
اسِ ك

َّ
 الن

َ
لَ  به اللهُ إه

َ
ك
ُ
د
ُ
ش
ْ
ن
َ
الَ أ

َ
عَمْ ق

َ
ةه  آلُله  اللهه مَّ ن

َ
يْل
َّ
يَوْمه وَالل

ْ
ي ال ه

مْسَ ف 
َ
خ
ْ
وَاته ال

َ
ل َ الصَّ ي

ِّ
صَلَّ

ُ
 ن
ْ
ن
َ
 أ
َ
مَرَك

َ
أ

الَ  
َ
 به اللهُ ق

َ
ك
ُ
د
ُ
ش
ْ
ن
َ
الَ أ

َ
عَمْ ق

َ
نَ آلُله    اللهه مَّ ن هْرَ مه

َّ
ا الش

َ
ذ
َ
صُومَ ه

َ
 ن
ْ
ن
َ
 أ
َ
مَرَك

َ
الَ    أ

َ
ةه ق

َ
ن   اللهُ السَّ

َ
ك
ُ
د
ُ
ش
ْ
ن
َ
الَ أ

َ
عَمْ ق

َ
مَّ ن

 آلُله    اللهه به 
َ
ف ا 
َ
ن رَائه

َ
ق
ُ
ف  

َ
عَلَّ مَهَا  سه

ْ
ق
َ
ت
َ
ف ا 
َ
ن يَائه نه

ْ
غ
َ
أ نْ  مه  

َ
ة
َ
ق
َ
د الصَّ هه  ذه

َ
ه  

َ
ذ
ُ
خ
ْ
أ
َ
ت  
ْ
ن
َ
أ  
َ
مَرَك

َ
  أ

َّ
صَلَّ  ُّ ي بُه

َّ
الن الَ 

َ
يْهه    اللُ ق

َ
عَل

مَ 
َّ
 اللهُ وَسَل

َ
عْل
َ
مَامُ بْنُ ث ا ضه

َ
ن
َ
ي وَأ وْمه

َ
نْ ق ي مه ه

ا رَسُولُ مَنْ وَرَابئ
َ
ن
َ
هه وَأ  به

َ
ت
ْ
ئ مَا جه  به

ُ
ت
ْ
جُلُ آمَن الَ الرَّ

َ
ق
َ
عَمْ ف

َ
و  مَّ ن

ُ
خ
َ
 أ
َ
بَة

رٍ 
ْ
ي سَعْده بْنِ بَك ه

 . بَب 

يلَ وَعَ  سْمَاعه إه ِّ  وَرَوَاهُ مُوسََ بْنُ  ي بُه
َّ
سٍ عَنْ الن

َ
ن
َ
أ ابهتٍ عَنْ 

َ
ث ةه عَنْ 

َ ب   بْنِ المُغه
َ
يْمَان

َ
يده عَنْ سُل حَمه

ْ
ُّ بْنُ عَبْده ال ي لَّه

 
َّ

ا  اللُ صَلَّ
َ
هَذ مَ به

َّ
يْهه وَسَل

َ
 عَل

63 - `Abdullah Bin Yusuf meriwayatkan kepada kami, katanya, Al-Laits 

meriwayatkan kepada kami daripada Sa`id (al-Maqburi) daripada Syarīk Bin 

`Abdillah Bin Abi Namir60 bahawa dia mendengar Anas Bin Mālik berkata: 

“Ketika kami sedang duduk bersama Rasulullah di dalam masjid, tiba-tiba 

datang seorang lelaki sambil menaiki unta. Lalu dia menurunkan 

(mendudukkan) untanya di dalam masjid dan mengikatnya, 61  kemudian 

 
60  Beliau ialah Syarīk bin `Abdillah bin Abi Namir al-Qurasyi al-Madani. Abu 

`Abdillah adalah kuniahnya. Abu Namir, datuk Syarīk telah ikut serta dalam perang 

Uhud bersama-sama orang-orang kafir Mekah. Kemudian beliau memeluk agama 

Islam. 

Syarīk telah mendengar hadits daripada Anas bin Malik, Sa`id bin Musayyab, Abu 

Salamah bin `Abdir Rahman, `Athā’ bin Yasār dan lain-lain. Malik, Sa`id al-Maqburi, 

Isma`il bin Ja`far, Sulaiman bin Bilal adalah antara orang yang meriwayatkan hadits 

daripadanya. 

Ibnu Sa`ad berkata, “Syarīk tsiqah, banyak meriwayatkan hadits.” Yahya bin Ma`īn 

berkata, “Tidak mengapa dengannya.” Ibnu `Adi berkata, “Syarīk seorang yang 

masyhur, salah seorang Ahlul hadits. Orang-orang yang tsiqāt meriwayatkan 

daripadanya. Haditsnya kalau diriwayatkan oleh perawi-perawi tsiqāt tidak mengapa 

(boleh diterima), kecuali kalau orang yang dha`if meriwayatkan daripadanya.” 

Boleh dikatakan semua pengarang kitab-kitab utama hadits ada meriwyatkan 

haditsnya, kecuali Imam at-Tirmidzi. Syarīk meninggal dunia pada tahun 140 Hijrah.  
61 Imam Mālik berhujah dengan ĥadīts ini tentang air kencing dan tahi binatang yang 

halal dimakan dagingnya tidak najis, kerana Nabi s.a.w. dan Shaĥabat-shaĥabatnya 

melihat perkara ini berlaku di dalam masjid dan tidak mencegahnya, walaupun ada 



42 
 

bertanya: “Siapakah di antara kamu Muĥammad?” Nabi s.a.w. ketika itu 

sedang bertelekan di antara mereka.62 Kami pun menceritakan: “Lelaki putih 

yang sedang bertelekan itu.”63 Maka orang itu berkata: “Wahai anak `Abdil 

Mutthalib”. Nabi s.a.w. pun berkata: “Saya telah pun menyahut 

panggilanmu”.64 Lelaki itu berkata lagi: “Saya akan bertanya engkau dan saya 

 

kemungkinan unta itu akan kencing atau berak pada bila-bila masa. Jumhur `ulama’ 

yang tidak berpendapat begitu menta’wilkan perkataan في pada  ِالْمَسْجِد فِي   secara فَأنََاخَهُ 

tawassu`, dengan maksud ‘di kawasan masjid’, bukan ‘di dalam masjid’. Mengikut 

riwayat yang lain lafaznya ialah  ِالمَسْجِد خَارِجَ   ’yang bermaksud ‘di luar masjid فَأنََاخَهُ 

atau  ِالمَسْجِد رَحْبةَِ  فِي   yang juga membawa maksud ‘di luar’. Di dalam riwayat فَأنََاخَهُ 

Muĥammad bin al-Ĥasan, Imam Ahmad, Abu Daud, ad-Dārimi dan al-Haakim 

tersebut: 

 
َ
 ف
َ
 أ
َ
 بَ ن

َ
َ عه اخ

ْ
 عَ  هُ ب 

َ
  ابه  بَ لَّ

ْ
 مَسْ ال

ُ
، ث ده  جه

ُ
ه، ث

َ
ل
َ
 مَّ عَق

َ
 مَّ د
َ
 خ

ْ
 مَسْ لَ ال

َ
د  جه

Bermaksud: Dia menurunkan (memperdudukkan) untanya di pintu masjid, dan 

mengikatnya, kemudian masuk ke dalam masjid. 

Hadits ini jelas menunjukkan dia tidak memperduduk dan mengikat untanya di dalam 

masjid, tetapi di luar masjid, dekat pintu masjid. Dekat pintu masjid bagaimanapun 

masih lagi tempat yang perlu dijaga kebersihannya. 
62  Kemudian ia dianggap .ظهر pada asalnya adalah tatsniah bagi perkataan ظهران 

sebagai mufrad, lalu dimasukkan alamat tatsniah padanya, maka jadilah ia ظهرانين. 

Setelah ia diidhafatkan kepada dhamir, dibuangkanlah huruf ن di akhirnya sehingga ia 

menjadi  ْظَهْرَانيَْهِم. Perkataan ini diguna untuk menyatakan perkumpulan yang ramai 

ketika mana mereka tak kisah membelakangi satu sama lain.  
63 Putih di sini bukan semata-mata putih seperti kapur, di dalam riwayat yang lain ia 

disebutkan dengan lafaz:   رْتفَِق  yang bermaksud putih merah, bukan juga putih الأمَْغَر  الْم 

kuning. 
64  Apakah maksud أجبتك  adakah ia bermaksud “aku telah pun menyahut ,قد 

panggilanmu” atau “aku telah pun menjawab pertanyaanmu”? Tentu sekali ia bukan 

bererti “aku telah pun menjawab pertanyaanmu”, kerana Dhimām belum lagi bertanya 

apa-apa. Sesetengah `ulama’ berpendapat, ma`na  َأجََبْت ك itu ialah   سَمِعْت yang bermaksud 

‘saya telah dengar’ atau dengan ma`na  ِالِإجَابَة  yang bermaksud ‘bersedia untuk إنِْشَاء  

menjawab’. Pendapat lain yang boleh juga diterima ialah kata-kata Nabi s.a.w. ini 

merupakan jawapan kepada soalannya yang pertama sekali, iaitu ٌد؟ حَمَّ م   yang أيَُّك مْ 

bermaksud ‘Siapakah di antara kamu Muĥammad?’. Sebenarnya Nabi s.a.w. telah pun 

menjawab pertanyaannya itu dengan berkata: أنََا (saya) ketika Shaĥabat-shaĥabatnya 

memberitahu “Lelaki putih yang sedang bertelekan itu”, tetapi jawapan Baginda tidak 

didengarinya. Lalu Nabi s.a.w. berkata: قد أجبتك (saya telah menjawab pertanyaanmu). 

Ada juga `ulama’ yang mengandaikan bahawa Nabi s.a.w. tidak menyukai cara yang 

kasar daripada penanya tadi, lalu Baginda menjawab seolah-olahnya dengan merajuk: 

“Aku telah jawab pertanyaanmu”, tetapi andaian ini tidak tepat kerana Baginda adalah 

seorang yang lembut dan berhalus sehinggakan orang yang kencing di dalam masjid 



43 
 

akan keraskan soalan saya terhadapmu, janganlah pula engkau berasa hati”.65 

Nabi s.a.w. bersabda: “Tanyalah apa yang terlintas di hatimu”. Dia pun 

 

pun tidak dihalaunya. Maka terjemahan yang sesuai bagi lafaz:  َأجََبْت ك  ialah ‘Aku قَدْ 

telah bersedia untuk menjawab (apa-apa persoalanmu)’ atau ‘Aku telah menyahut 

pertanyaanmu’. 
65 Para `ulama’ telah membuat beberapa andaian terhadap tingkah laku orang ini: (1) 

Ia merupakan satu cara untuk beliau menguji dan mengenal pasti apakah tindakan 

Nabi akhir zaman apabila dilayan dengan kekasaran. (2) Beliau adalah seorang wakil 

daripada satu kaum, maka ini sebenarnya adalah cadangan mereka supaya ditanyakan 

Nabi akhir zaman persoalan-persoalan tadi dengan cara yang agak kasar. (3) Beliau 

telah pun memeluk agama Islam pada ketika itu, cuma sengaja berbuat begini untuk 

menampilkan dirinya sebagai orang asing yang belum tahu peraturan dan adab, 

dengan itu dia boleh menanyakan pelbagai soalan yang ganjil tanpa berasa segan silu 

seperti shaĥabat-shaĥabat lain yang sudah lama bersama Nabi s.a.w. sebagaimana 

akan dinyatakan di dalam ĥadīts ke-64 nanti, kata Anas: “Di dalam Al-Qur’ān, kami 

telah dilarang bertanya Nabi s.a.w., kerana itu kami suka sekali jika ada seseorang 

dari kalangan penduduk desa (badwi) yang bijaksana datang bertanya Nabi s.a.w. dan 

kami pula mendengarnya”. 

Zahir ĥadīts ini pada bahagian:  ِآمَنْت  بمَِا جِئْتَ بِه “Saya (telah) beriman dengan apa yang 

dibawa olehmu” menjadi bukti kepada orang yang bersetuju dengan andaian ketiga 

bahawa dia adalah seorang yang sudah pun beragama Islam pada ketika itu. Ini juga 

adalah pegangan Imam Bukhāri, al-Auzā`i dan lain-lain.  

Antara bukti yang lain lagi ialah dia tidak meminta Nabi s.a.w. menunjukkan mu`jizat. 

Tetapi bukti ini tidak begitu kuat, kerana tidak semua orang yang belum Islam 

meminta Nabi s.a.w. menunjukkan mu`jizat. Mu`jizat hanya diminta oleh orang-orang 

yang lemah akal dan tidak dapat menerima Islam kerana keras kepalanya. Orang 

berkenaan pula adalah seorang yang cerdik dan dipilih oleh kaumnya untuk datang 

bertanya, jadi tidak sesuai sebagai seorang yang cerdik akan meminta mu`jizat dari 

Nabi seperti orang yang enggan menerima Islam tanpa melihat terlebih dahulu 

mu`jizat. 

Menurut sesetengah `ulama’, andaian ketiga ini tidak begitu tepat. Untuk mengatakan 

dia seorang Shaĥabat yang telah pun memeluk Islam pada ketika itu, tidak sesuai 

dengan soalan yang dikemukakannya dalam ĥadīts selepas ini, iaitu soalan tentang 

pencipta langit, bumi, bukit bukau dan yang meletakkan segala manfaat pada bumi ini. 

Selain dari itu, katanya: أنََّكَ تزَْع م    أتَاَنَا رَس وْل كَ فَأخَْبَرَنَا  dalam ĥadīts selepas ini. Bagaimana 

dia boleh berkata:   تزَْع م  orang yang ,(bahawa sesungguhnya engkau mendakwa) أنََّكَ 

sudah memeluk agama Islam tidak akan berkata begitu terhadap kata-kata Nabi s.a.w. 

Seolah-olahnya kata-kata Nabi s.a.w. adalah sesuatu yang belum pasti, ia tidak lebih 

daripada da`waan semata-mata. 

Imam Abu Daud juga berpendapat orang yang datang bertanya Nabi s.a.w. di dalam 

hadits ini dan hadits selepasnya belum Islam lagi pada ketika itu. Beliau meletakkan 

ĥadīts ini di bawah: باب المشرك يدخل المسجد (Bab: Orang musyrik masuk masjid).  



44 
 

berkata: “Saya mahu bertanya engkau demi tuhanmu (Rabmu) dan demi tuhan 

(Rab) orang-orang sebelummu, adakah Allah telah mengutuskan engkau 

kepada manusia seluruhnya?” Nabi s.a.w. berkata: “Ya, benar”. Orang itu terus 

berkata: “Saya hendak bertanya engkau dengan nama Allah, adakah Allah 

menyuruh engkau supaya kita mengerjakan sembahyang lima waktu dalam 

sehari semalam?” Nabi s.a.w. berkata: “Ya, benar”. Saya mahu bertanya 

engkau dengan nama Allah: “Adakah Allah menyuruh engkau supaya kita 

berpuasa satu bulan dalam setahun?” Nabi s.a.w. berkata: “Ya, benar”. Orang 

itu berkata lagi: “Saya hendak bertanya engkau dengan nama Allah, adakah 

Allah menyuruh engkau supaya mengambil sedekah daripada orang-orang kaya 

di kalangan kita untuk dibahagikan kepada orang-orang miskin di kalangan 

kita?” Nabi s.a.w. berkata: “Ya, benar”. Maka orang itu pun berkata: “Saya 

beriman dengan apa yang dibawa olehmu66 dan saya adalah utusan bagi orang-

 

Dari situ juga dapat diketahui bahawa layanan Nabi s.a.w. terhadap orang musyrik 

yang masuk masjid tidaklah seperti masuknya najis, sebagaimana disalah fahami oleh 

sesetengah orang tentang ayat di bawah ini: 

رَامَ بَعۡدَ عََمِهِمۡ هَ   سۡجِدَ ٱلَۡۡ كُونَ نَََسٞ فَلََ يَقۡرَبُواْ ٱلمَۡ مَا ٱلمُۡشِۡۡ ينَ ءَامَنُوٓاْ إنِذ ِ هَا ٱلَّذ يُّ
َ

َٰٓأ َ  ذَا  ي

Bermaksud:  Wahai orang-orang yang beriman! Sesungguhnya (kepercayaan) orang-

orang kafir musyrik itu najis, oleh itu janganlah mereka menghampiri Masjid Al-

Harām sesudah tahun ini. (at-Taubah:28). 

Antara tafsiran yang diberikan ialah: (1) Yang diharamkan ialah Masjid al-Harām, 

bukan masjid-masjid lain. (2) Diharamkan kepada mereka sebagai siyāsah, iaitu umat 

Islam hendaknya mempunyai satu kawasan yang penduduknya hanya terdiri daripada 

orang-orang Islam sahaja, dengan itu rahsia dan kepentingan umat Islam akan 

terpelihara dan tidak akan diketahui musuh-musuh Islam di luar sama ada melalui 

melalui pengintipan dan sebagainya. (3) Najisnya orang kafir musyrik itu adalah di 

sudut `aqidahnya, bukan batang tubuhnya yang zahir. 
66 Zahir perkataan   آمَنْت memberi ma`na ‘saya telah beriman’. Jadi pertanyaan Dhimām 

hanyalah sekadar untuk mengambil pengakuan dan lafaz Nabi s.a.w. Bagaimanapun  

perkataan ini boleh juga diterjemahkan dengan ‘saya bersedia untuk beriman’ sebagai 

 .untuk menyatakan kesediaan إنِْشَاء  الِإيْمَانِ 

`Ulama’ yang tidak menerima penyampaian ĥadīts melalui cara bacaan di hadapan 

guru memilih Dhimām belum Islam dalam peristiwa ini, periwayatan orang bukan 

Islam tidak mu`tabar dan tidak boleh diambil kira sebagai hujjah. Pendapat ini boleh 

ditolak dengan mengatakan bahawa Dhimām beriman selepas peristiwa ini dan 

menyampaikan perutusan ini kepada kaumnya dalam keadaan beriman. Inilah antara 

contoh riwayat orang yang masuk Islam menceritakan peristiwa sebelum Islamnya. 



45 
 

orang di belakang saya dari kalangan kaumku (yang tidak datang bersama). 

Saya adalah Dhimām Bin Tsa`labah saudara Bani Sa`ad bin Bakr.”67 

 

Riwayat orang seperti ini memang diterima, seperti yang telah berlalu dalam kisah 

Abu Sufyān dan Hiraqlu. 
67 Antara pengajaran, panduan, pedoman dan hukum-hakam yang terdapat di dalam 

hadits ini ialah: 

(1) Kehujahan (kebolehan menjadi hujah) khabar wahid (hadits aahād). Hadits ini 

menunjukkan Nabi s.a.w. mengesahkan dan menerima khabar wahid (atau hadits 

aahād) sebagai hujah dalam agama. Itulah sebabnya Baginda ada juga menghantar 

seorang sahaja utusannya untuk menyampaikan ajaran agama Islam. Dhimām pula 

datang seorang diri untuk bertanyakan tentang agama Islam. Apabila pulang kepada 

kaumnya dan menyampaikan ajaran yang diperakui Rasulullah s.a.w., mereka 

menerimanya dan tidak mendustakannya. 

(2) Keharusan bertelekan ketika berada bersama-sama sahabat handai.  

(3) Sifat merendah diri atau tawādhu` Rasulullah s.a.w. jelas terlihat melalui hadits ini 

apabila Baginda duduk bersama-sama para sahabat tanpa menonjolkan diri dan tanpa 

mempunyai tempat yang khusus. 

(4) Hadits ini merupakan salah satu dalil bagi para `ulama’ yang berpendapat air 

kencing dan tahi binatang yang halal dimakan tidak najis. Sebabnya ialah Nabi s.a.w. 

dan para sahabat membiarkan sahaja lelaki yang datang untuk menemui Baginda 

menambat untanya di dalam masjid. Padahal ada kemungkinan untanya akan kencing 

atau berak di situ. 

(5) Salah satu cara yang harus diguna untuk memperkenalkan atau memanggil 

seseorang ialah dengan memakai kuniahnya atau nama panggilannya. Setelah orang 

yang datang itu bertanya siapakah Muhammad di antara kamu? Para sahabat berkata, 

“Lelaki putih yang sedang bertelekan itu”. Lalu orang itu berkata, “Wahai anak `Abdil 

Mutthalib”. 

(6) Keharusan mengaitkan seseorang dengan datuknya atau membinkannya kepada 

datuknya. 

(7) Keharusan bersumpah ketika bertanya untuk mendapat jawaban yang penuh 

bertanggung jawab daripada orang yang ditanya. 

(8) Untuk pengenalan, sifat-sifat seseorang seperti berkulit putih, merah, tinggi, 

rendah dan sebagainya tidak salah disebutkan. 

(9) Sebelum bertanya soalan yang sebenar, elok sekali kalau dibayangkan bentuk 

soalan yang akan dikemukakan, sehingga tidak mengejutkan orang yang ditanya dan 

tidak menyinggung perasaannya. Meminta maaf terlebih dahulu sebelum bertanya 

juga elok. 

(10) Ketenangan, kesabaran dan kebijaksanaan Rasulullah s.a.w. juga terserlah di 

dalam hadits ini. Setelah Dhimām berkata, “Saya akan bertanya engkau dan saya akan 

keraskan soalan saya terhadapmu, janganlah pula engkau berasa hati”. Nabi s.a.w. 

tidak naik marah, sebaliknya bersabda: “Tanyalah apa yang terlintas di hatimu”.  



46 
 

Musa (bin Isma`il at-Tabūdzaki)68 dan `Ali Bin `Abdil Ĥamid69 meriwayatkan 

ĥadīts ini daripada Sulaiman (bin al-Mughīrah) daripada Tsābit daripada Anas 

daripada Nabi s.a.w.70 

 

(11) Hadits ini juga menunjukkan kebanyakan orang-orang musyrikin `Arab percaya 

kepada sifat rububiyyah Allah. Mereka percaya bahawa Allah-lah Pencipta, Pemberi 

rezeki dan Pentadbir alam semesta ini. Itulah sebabnya lelaki yang datang bertanya 

Rasulullah s.a.w. berkata, “Saya mahu bertanya engkau demi tuhanmu (Rabmu) dan 

demi tuhan (Rab) orang-orang sebelummu, adakah Allah telah mengutuskan engkau 

kepada manusia seluruhnya?”  

Apa yang mereka ingkari dan bantah ialah sifat uluhiyyah Allah s.w.t. Itulah sebabnya 

mereka berkata seperti disebut oleh Allah di dalam firmanNya ini: 

جَابٞ    ءٌ عُ لۡأٓلهَِةَ إلَِ هٗا وَ حِدًاۖ إنِذ هَ ذَا لشَََۡ جَعَلَ ٱ
َ

 ٥أ

Bermaksud: “Patutkah dia (Muhammad) menafikan tuhan-tuhan yang berbilang itu 

dengan mengatakan: Tuhan (Yang layak disembah) hanya Satu sahaja? Sesungguhnya 

ini adalah suatu perkara yang sangat menakjubkan!” (Shād:5). 

(12) Daripada jawapan Nabi s.a.w.: “Ya, benar”, apabila lelaki itu bertanya: “Adakah 

Allah telah mengutuskan engkau kepada manusia seluruhnya?”, dapat difahami 

bahawa Nabi Muhammad s.a.w. adalah utusan Allah untuk sekalian manusia, bukan 

untuk orang-orang `Arab sahaja seperti kata orang-orang Kristian. Apa yang tersebut 

ini sesuai sekali dengan firman Allah di dalam al-Qur’an: 

كُمۡ جََِيعًا  ِ إلََِۡ هَا ٱلنذاسُ إنِِِّ رسَُولُ ٱللَّذ يُّ
َ

َٰٓأ َ ي  ...قلُۡ 

Bermaksud: Katakanlah (wahai Muhammad): “Wahai sekalian manusia! 

Sesungguhnya aku adalah Pesuruh Allah kepada kamu semuanya,…”. (al-A`rāf:158).  

(13) Keharusan menguatkan jawapan dengan berkata: اللهم نعم (Ya, benar). Ia semacam 

sumpah juga dalam menguatkan sesuatu cerita atau jawapan.  

(14) Hadits ini menunjukkan shalat lima waktu dalam sehari semalam, berpuasa di 

bulan Ramadhan dan membayar zakat adalah fardhu. Cuma zakat hanya difardhukan 

ke atas orang-orang kaya sahaja. 

(15) Keharusan menyebut nama sendiri dengan membinkan kepada bapa, jika 

tujuannya ialah pengenalan diri.  
68 Abu Salamah al-Minqari at-Tabuzaki m.223H. Beliau ialah salah seorang perawi 

enam kitab utama ĥadīts. Seorang perawi ĥafizh, tsiqah lagi tsabt (teguh). Riwayatnya 

telah berlalu pada no:5 dan no:26.  
69 Beliau ialah `Ali bin `Abdil Ĥamīd bin Mush`ab al-Azdi al-Ma`ni asy-Syaibāni al-

Kufi. Kuniahnya ialah Abul Ĥasan. Seorang perawi tsiqah. Abu Haatim, Abu Zur`ah, 

al-`Ijli, Ibnu Hibbaan, adz-Dzahabi, Hafizh Ibnu Hajar dan lain-lain mengatakan `Ali 

bin `Abdil Ĥamīd perawi tsiqah. Beliau meninggal dunia pada tahun 222 Hijrah. Satu 

ini sahaja haditsnya diambil oleh Bukhari untuk Sahihnya. Itu pun hanya secara ta`liq. 
70  Ĥadīts Musa bin Isma`il diriwayatkan secara maushūl oleh Muslim di dalam 

Sahihnya, Abu `Awānah di dalam Shaĥīĥnya dan Ibnu Mandah di dalam (kitabnya) 



47 
 

 

al-Iman. Hadits `Ali Bin `Abdil Ĥamid daripada Sulaiman bin al-Mughīrah pula 

diriwayatkan secara maushul oleh Tirmidzi daripada Imam Bukhari sendiri di dalam 

Sunannya. 

Kata Ĥāfizh Badruddīn al-`Aini: “Kalau kamu bertanya, mengapa Imam Bukhāri 

menyebutkan riwayat Musa dan `Ali secara ta`līq?” Maka aku katakan, al-Kirmāni 

berkata: Mungkin Imam Bukhāri meriwayatkan daripada Musa dan `Ali bin `Abdil 

Ĥamid secara tidak langsung, menjadikan sanadnya sebagai sanad nāzil (rendah). 

Sanad `Abdullah bin Yusuf pula adalah sanad `aali (tinggi), kerana itu ia dipilih oleh 

Imam Bukhāri. Tujuan disebutkan riwayat ta`liq Musa dan `Ali bin `Abdil Ĥamid 

adalah sebagai mutāba`ah (riwayat sokongan) untuk menguatkan lagi riwayat 

`Abdullah bin Yusuf. Mutāba`ah begini dipanggil sebagai mutāba`ah nāqishah kerana 

pertemuan dua sanad tersebut hanya berlaku pada guru di bahagian atas sahaja, bukan 

bermula dari bawah lagi. 

Ĥāfizh Ibnu Ĥajar al-`Asqalani berkata: Imam Bukhāri mengemukakan ĥadīts Musa 

bin Isma`il dan `Ali bin `Abdil Ĥamid secara ta`līq sahaja kerana menganggap guru 

mereka iaitu Sulaiman bin al-Mughīrah sebagai perawi yang tidak menepati syaratnya.  

Hammaad bin Salamah juga murid Tsābit, tetapi beliau meriwayatkan daripada Tsābit 

secara mursal, tidak seperti Sulaiman yang memaushūlkannya. Riwayat Hammaad 

daripada Tsābit ditarjīĥ oleh ad-Daaraquthni. Sesetengah `ulama’ hadits menda`wa 

bahawa itulah sebabnya kenapa hadits riwayat Sulaiman tidak dianggap sahih. 

Sebenarnya tidaklah begitu, tetapi Imam Bukhari membawa riwayat Musa dan `Ali 

bin `Abdil Ĥamid untuk membuktikan bahawa riwayat Syarīk yang dikemukakan di 

atas ada asalnya.  

Pensyarah yang lain seperti al-`Aini pula menolak kenyataan Ĥāfizh Ibnu Ĥajar itu 

dan mengatakan bahawa dalam Bab Sutrah, Imam Bukhāri ada menukilkan 

riwayatnya sebagai riwayat ushul tanpa mengemukakan mana-mana riwayat lain. 

Imam Aĥmad berkata tentangnya: “Tsabt, tsabt, tsiqah, tsiqah”, Ibnu Sa`ad juga 

mengatakan: “Tsiqah, tsabt” dan Syu`bah mengatakan dia adalah: “البصرة أهل   ,”سيد 

Abu Daud at-Thayālisi mengatakan: “الناس خِيار  من   yang bermaksud ‘dia adalah ”كان 

antara orang yang terpilih’. 

Boleh jadi Ĥāfizh Ibnu Ĥajar menyebutkan begini kerana di dalam nuskhahnya tiada 

riwayat yang kedua di bawah tajuk bab ini seperti yang ada pada nuskhah kita ini, di 

mana perawinya itu adalah Musa bin Isma`il daripada gurunya Sulaiman bin al-

Mughīrah. As-Shaghāni (Ĥasan bin Muhammad) mengatakan bahawa di dalam semua 

nuskhah Bukhāri, riwayat yang kedua ini tiada, boleh jadi Ĥāfizh Ibnu Ĥajar 

mempunyai nuskhah yang lain. Tetapi riwayat kedua ini ada di dalam nuskhah al-

Firabri sahaja, itulah nuskhah yang dipilih penulis dan disokong dengan beberapa 

hujjah yang mematahkan pendapat Ĥāfizh Ibnu Ĥajar tentang Sulaiman bin al-

Mughīrah bahawa Imam Bukhari tidak berhujah dengannya atau dengan kata lain dia 

perawi yang tidak menepati syarat Bukhāri. 

`Ulama’ yang tidak menyokong pendapat ini mengatakan bahawa ketiadaan riwayat 

kedua ini dalam nuskhah lain menunjukkan Imam Bukhāri sebenarnya telah 

membuangnya dan mengira Sulaiman tidak menepati syarat untuk riwayat ushul 



48 
 

64  -   
َ
سٍ ق

َ
ن
َ
 عَنْ أ

ٌ
ابهت

َ
ا ث
َ
ن
َ
ث
َّ
الَ حَد

َ
ةه ق

َ ْ ب  مُغه
ْ
 بْنُ ال

ُ
يْمَان

َ
ا سُل

َ
ن
َ
ث
َّ
الَ حَد

َ
يْلَ ق سْمَاعه ا مُوْسََ بْنُ إه

َ
ن
َ
ث
َّ
ه  حَد

ا ف 
َ
يْن هه

ُ
الَ ن

يْ 
َ
 اُلل عَل

َّ
َّ صَلَّ بُه

َّ
لَ الن

َ
سْأ
َ
 ن
ْ
ن
َ
رْآنه أ

ُ
ق
ْ
  ال

ُ
ه
ُ
ل
َ
يَسْأ

َ
لُ ف عَاقه

ْ
يَةه ال بَاده

ْ
له ال

ْ
ه
َ
نْ أ جُلُ مه ءَ الرَّ ْ ي  يَجُه

ْ
ن
َ
ا أ
َ
بُن  يُعْجه

َ
ان
َ
مَ وَك

َّ
هه وَسَل

 اللَ 
َّ
ن
َ
زْعُمُ أ

َ
 ت
َ
ك
َّ
ن
َ
ا أ
َ
ن َ بَُ

ْ
خ
َ
أ
َ
 ف
َ
ك
ُ
ا رَسُوْل

َ
ان
َ
ت
َ
الَ أ

َ
ق
َ
يَةه ف بَاده

ْ
له ال

ْ
ه
َ
نْ أ جَاءَ رَجُلٌ مه

َ
سْمَعُ ف

َ
حْنُ ن

َ
 وَن

َ
رْسَل

َ
   عَزَّ وَجَلَّ أ

َ
ك

الَ اللُ 
َ
بَالَ ق جه

ْ
رْضَ وَال

َ ْ
قَ الْ

َ
ل
َ
مَنْ خ

َ
الَ ف

َ
الَ اُلل عَزَّ وَجَلَّ ق

َ
مَاءَ ق قَ السَّ

َ
ل
َ
مَنْ خ

َ
الَ ف

َ
ق
َ
 ف
َ
ق
َ
الَ صَد

َ
 عَزَّ وَجَلَّ  ق

قَ 
َ
ل
َ
مَاءَ وَخ قَ السَّ

َ
ل
َ
ى خ ذه

َّ
ال به
َ
الَ ف

َ
الَ اُلل عَزَّ وَجَلَّ ق

َ
عَ ق افه

َ
مَن
ْ
يْهَا ال مَنْ جَعَلَ فه

َ
الَ ف

َ
بَالَ    ق جه

ْ
صَبَ ال

َ
رْضَ وَن

َ ْ
الْ

 
 
كوة

َ
وَاتٍ وَز

َ
مْسَ صَل

َ
ا خ

َ
يْن
َ
 عَل

َّ
ن
َ
 أ
َ
ك
ُ
عَمَ رَسُوْل

َ
الَ ز

َ
عَمْ ق

َ
الَ ن

َ
 ق
َ
ك
َ
رْسَل

َ
عَ آلُله أ افه

َ
مَن
ْ
يْهَا ال الَ    وَجَعَلَ فه

َ
ا ق
َ
ن مْوَاله

َ
ه أ
ف 

عَمْ  
َ
الَ ن

َ
ا ق

َ
هذ  به

َ
مَرَك

َ
 آلُله أ

َ
ك
َ
رْسَل

َ
ى أ ذه

َّ
ال الَ به

َ
 ق
َ
ق
َ
الَ وَ صَد

َ
ا  ق

َ
يْن
َ
 عَل

َّ
ن
َ
 أ
َ
ك
ُ
عَمَ رَسُوْل

َ
ا    صَوْمَ ز

َ
ن ته
َ
ي سَن ه

هْرٍ ف 
َ
الَ  ش

َ
ق

الَ  
َ
عَمْ ق

َ
الَ ن

َ
ا ق

َ
هذ  به

َ
مَرَك

َ
 آلله أ

َ
ك
َ
رْسَل

َ
ى أ ذه

َّ
ال به
َ
الَ ف

َ
 ق
َ
ق
َ
  صَد

َ
اع

َ
ط
َ
بَيْته مَنِ اسْت

ْ
 ال
َّ
ج ا حه

َ
يْن
َ
 عَل

َّ
ن
َ
 أ
َ
ك
ُ
عَمَ رَسُوْل

َ
وَز

الَ  
َ
ق  
َ
ق
َ
الَ صَد

َ
ق  

 
يْلَ سَبه يْهه 

َ
ل   إه

ُ
أزِيْد حَقِّ لا 

ْ
ال به  

َ
ك
َ
بَعَث ى  ذه

َّ
وَال
َ
ف الَ 

َ
ق عَمْ 

َ
ن الَ 

َ
ق ا 

َ
هذ به  

َ
مَرَك

َ
أ  آلله 

َ
ك
َ
رْسَل

َ
أ ى  ذه

َّ
ال به
َ
ف

 .
َ
ة
َّ
جَن
ْ
نَّ ال

َ
ل
ُ
خ
ْ
يَد
َ
 ل
َ
ق
َ
 صَد

ْ
ن مَ إه

َّ
يْهه وَسَل

َ
 اُلل عَل

َّ
ُّ صَلَّ بُه

َّ
الَ الن

َ
ق
َ
صُ ف

ُ
ق
ْ
ن
َ
ا وَلا أ

ً
يْئ
َ
نَّ ش يْهه

َ
 عَل

64- 71Musa Bin Isma`il meriwayatkan kepada kami, katanya, Sulaiman Bin 

Mughirah meriwayatkan kepada kami, katanya, Tsabit meriwayatkan kepada 

kami daripada Anas, beliau berkata: “Di dalam Al-Qur’ān kami telah dilarang 

 

Sahih Bukhari. Selain daripada kenyataan al-`Aini tadi, al-Firabri juga mempunyai 

kelebihan sebagai murid Imam Bukhāri yang sentiasa melaziminya, membolehkannya 

untuk mengetahui penambahan yang dibuat oleh Imam Bukhāri sepanjang 

pengajarannya dan beliau juga turut serta dalam kelas terakhir Imam Bukhāri. Kerana 

itu nuskhahnya dianggap sebagai nuskhah yang paling mu`tabar. 
71 Di bawah nota ke-68 sebelum ini telah pun disebutkan bahawa hadits ke-64 ini 

tidak terdapat di dalam kebanyakan nuskhah Sahih Bukhari. Ia hanya terdapat di 

dalam nuskhah Firabri sahaja. Di dalam Sahih Bukhari yang diguna oleh Hafizh Ibnu 

Hajar, al-`Aini, al-Qasthallāni dan lain-lain untuk Syarah mereka tidak ada pun hadits 

ke-64 di bawah “Bab ke-(6): Bacaan Dan `Ardhu Di Hadapan Muhaddits.” Imam 

Bukhari hanya mengemukakan riwayat ke-64 ini secara ta`liq sahaja setelah 

mengemukakan hadits ke-63. 

Menurut para `ulama’ yang menerima adanya hadits ke-64 berdasarkan nuskhah 

Firabri pula mengatakan apa yang disebut sebagai riwayat ta`liq selepas hadits ke-63 

itu sepatutnya tiada lagi, setelah adanya riwayat tersebut secara maushūl sebagai 

hadits ke-64.  

Nuskhah yang tersebar di benua kecil India pula mengandungi hadits ke-64 sebagai 

hadits maushūl yang berasingan. Alasan mereka mentarjihkan nuskhah Firabri ialah 

Firabri merupakan murid istimewa Imam Bukhari. Beliau telah menerima 

(mempelajari secara talaqqi) Sahih Bukhari daripada Imam Bukhari secara langsung 

sebanyak dua kali. Sesetengah `ulama’ pula berpendapat sebanyak tiga kali.   



49 
 

bertanya Nabi s.a.w.72  Kerana itu kami suka sekali jika ada seseorang dari 

kalangan penduduk di kawasan pedalaman (orang badwi) yang bijaksana 

 
72 Larangan itu terdapat di dalam firman Allah berikut: 

حِيَ  عَنۡهَا   ْ سَۡئَلُوا ت ن  وَإِ تسَُؤۡكُمۡ  لكَُمۡ  تُبۡدَ  إنِ  شۡيَاءَٓ 
َ

أ عَنۡ   ْ تسَۡئَلُوا لََ   ْ ءَامَنُوا ينَ  ِ ٱلَّذ هَا  يُّ
َ

َٰٓأ َ عَفَ ي لكَُمۡ  تُبۡدَ  قُرۡءَانُ  ٱلۡ لُ  ينََُذ ا   
ُ غَفُورٌ حَليِمٞ   ُ عَنۡهَاۗ وَٱللَّذ للَّذ  ١٠١ٱ

Bermaksud: Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu bertanyakan (kepada 

Nabi) perkara-perkara yang jika diterangkan kepadamu akan menyusahkanmu, dan 

jika kamu bertanya mengenainya ketika diturunkan Al-Qur’ān, tentulah akan 

diterangkan kepada kamu. Allah maafkan (kamu) dari (kesalahan bertanyakan) 

perkara-perkara itu (yang tidak dinyatakan di dalam Al-Qur’ān); kerana Allah Maha 

pengampun, lagi Maha penyabar. (al-Ma’idah:101). 

Imam Bukhari dengan sanadnya meriwayatkan daripada Ibnu `Abbaas bahawa beliau 

berkata:  

ضه 
َ
جُلُ ت ولُ الرَّ

ُ
ي وَيَق بُه

َ
جُلُ مَنْ أ ولُ الرَّ

ُ
يَق
َ
هْزَاء  ف  رَسُولَ الله صلَّ الل عليه وسلم اسْته

َ
ون

ُ
ل
َ
وْمٌ يَسْأ

َ
 ق
َ
ان
َ
يْنَ  ك

َ
 أ
ُ
ه
ُ
ت
َ
اق
َ
لُّ ن

ذه 
َ
مْ ه يهه  فه

ُ زَلَ اللََّّ
ْ
ن
َ
أ
َ
ي ف ه

ب 
َ
اق
َ
نَ الآ ن  مه

َ
رَغ
َ
مْ{ حَب َّ ف

ُ
ك
ْ
سُؤ

َ
مْ ت

ُ
ك
َ
 ل
َ
بْد
ُ
 ت
ْ
ن يَاءَ إه

ْ
ش
َ
وا عَنْ أ

ُ
ل
َ
سْأ
َ
 ت
َ
وا لا

ُ
ينَ آمَن ذه

َّ
هَا ال يُّ

َ
 }يَا أ

َ
يَةه  هه الآيَة

هَا. 
ِّ
ل
ُ
  ك

Bermaksud: Sekumpulan orang bertanya Rasulullah s.a.w. dengan maksud 

mempermain-mainkan (Baginda). Lalu ada yang bertanya, “Siapa ayahku?”, dan ada 

pula orang yang kehilangan unta bertanya, “Di mana untaku?” Maka Allah 

menurunkan berhubung dengan mereka ayat ini:  
َ
أ عَنْ  وا 

ُ
ل
َ
سْأ
َ
ت  
َ
لا وا 

ُ
آمَن ينَ  ذه

َّ
ال هَا  يُّ

َ
أ   }يَا 

َ
بْد
ُ
ت  
ْ
ن إه يَاءَ 

ْ
ش

مْ{
ُ
ك
ْ
سُؤ

َ
مْ ت

ُ
ك
َ
 .Nabi s.a.w. membaca ayat ini hingga ke akhirnya .ل

Di dalam sesetengah riwayat tersebut para shaĥabat telah mengemukakan 13 soalan 

semuanya. 

Imam Bukhari juga mengemukakan satu hadits yang diriwayatkannya daripada Sa`ad 

bin Abi Waqqāsh, bahawa Nabi s.a.w. bersabda: 

هه  ته
َ
ل
َ
جْله مَسْأ

َ
نْ أ مَ مه حُرِّ

َ
مْ ف مْ يُحَرَّ

َ
ءٍ ل ْ ي

َ
لَ عَنْ سََ

َ
ي  َ جُرْمًا مَنْ سَأ مه مُسْله

ْ
مَ ال

َ
عْظ

َ
 أ
َّ
ن  إه

Bermaksud: Sesungguhnya orang Islam yang paling besar kesalahannya ialah orang 

yang bertanya tentang sesuatu yang belum diharamkan, lalu ia diharamkan kerana 

soalannya. 

Di sini mungkin timbul satu kemusykilan bahawa adakah para Shaĥabat memang 

tidak mengemukakan apa-apa persoalan kepada Nabi s.a.w. dalam majlis Baginda? 

Bukankah terdapat sekian banyak ĥadīts yang menyebut pertanyaan mereka kepada 

Nabi s.a.w.?, dan bukankah terdapat banyak juga ĥadīts yang meminta supaya mereka 

bertanya dan mengemukakan soalan-soalan?  

Jawapan kepada kemusykilan di atas ialah pertanyaan yang terlarang di dalam firman 

Allah ini ialah yang sia-sia, tidak berguna, remeh-temeh dan boleh menjatuhkan 

maruah dan air muka seseorang, seperti tersebut di dalam hadits yang menyatakan 

sebab nuzul bagi ayat tersebut. 

Pertanyaan yang banyak juga boleh membawa kepada tanggungjawab yang lebih 

banyak. Kerana bimbangkan hal itu, maka para shaĥabat tidak banyak bertanya, 



50 
 

datang bertanya Nabi s.a.w. dan kami pula mendengarnya. 73  Maka datang 

seorang badwi (penduduk di kawasan pedalaman), 74  dan dia terus berkata 

(kepada Nabi s.a.w.): “Utusanmu datang kepada kami dan dia memberitahu 

kami bahawa engkau mendakwa sesungguhnya Allah mengutuskanmu”. Nabi 

s.a.w. menjawab: “Benar”. Orang itu bertanya terus: “Siapakah yang 

 

terutamanya setelah turun ayat 101 Surah al-Ma’idah. Tetapi keadaan itu tidaklah 

berpanjangan. Ia hanya melibatkan beberapa ketika sahaja.  

Pada ketika itu mereka semacam kaku dan dikelubungi semacam perasaan takut. 

Minat kepada ilmu yang sentiasa membuak-buak di dalam jiwa mereka pula mahukan 

sesuatu yang baharu daripada Rasulullah s.a.w. Keadaan itulah yang digambarkan 

oleh Anas di dalam hadits ini: “Kerana itu kami suka sekali jika ada seseorang dari 

kalangan penduduk desa (orang badwi) yang bijaksana datang bertanya Nabi s.a.w. 

dan kami pula mendengarnya.”  
73 Kerana telah turun ayat 101 Surah al-Mā’idah dan kerana terdapatnya ancaman dari 

Allah pada ayat berikutnya, iaitu 102 ini: 

صۡبحَُواْ بهَِا كَ فرِيِنَ  
َ

ن قَبۡلكُِمۡ ثُمذ أ لهََا قَوۡمٞ مِِ
َ

 ١٠٢قَدۡ سَأ
Bermaksud: Sesungguhnya perkara-perkara yang serupa itu pernah ditanyakan 

(kepada Nabi mereka) oleh suatu kaum dahulu sebelum kamu, kemudian mereka 

menjadi kafir dengan sebab pertanyaan itu (kerana setelah diterangkan, mereka tidak 

menerimanya). (al-Mā’idah:102), para sahabat dikuasai semacam perasaan takut. 

Kehebatan Rasulullah s.a.w. pula telah menguasai jiwa mereka. Kebiasaan Baginda 

ialah menganjurkan para sahabat melakukan perkara yang bernas dengan 

menggunakan bahasa yang jelas dan tepat, sehingga tidak perlu ditanya berkali-kali 

untuk memahaminya. Perkara yang diberitahu Baginda juga tentunya lebih baik dan 

lebih sesuai untuk mereka.  

Ringkasnya, keadaan itu telah pun meresapi jiwa kebanyakan sahabat dan mereka 

menerima apa sahaja yang disampaikan oleh Rasulullah s.a.w. dengan segala senang 

hati. Kadang-kadang ada juga kemusykilan yang hendak ditanya tetapi tidak 

dinyatakan sehingga disimpan selama dua tahun. Keadaan seperti ini telah berlaku 

kepada beberapa orang sahabat, antaranya Ibnu `Abbās.  

Dalam keadaan itulah, mereka suka sangat sekiranya ada orang luar yang bijaksana 

dan tidak terikat dengan disiplin-disiplin sebagai murid Rasulullah s.a.w. yang khusus, 

datang untuk bertanyakan tentang sesuatu perkara. 

Saiyyiduna `Umar memuji Dihimām bin Tsa`labah dengan berkata: 

مَامٍ  نْ ضه وْجَزَ مه
َ
 أ
َ
 وَلَ

 
ة
َ
ل
َ
حْسَنَ مَسْأ

َ
ا أ
ً
حَد

َ
 أ
ُ
يْت

َ
 مَا رَأ

Bermaksud: Tidak pernah ku lihat seseorang yang lebih elok dan lebih ringkas 

pertanyaannya daripada Dhimām. 
74 Seorang badwi yang datang itu tidak lain dan tidak bukan adalah Dhimām bin 

Tsa`labah sebagaimana telah tersebut di dalam riwayat sebelum ini (hadits nombor 

63).  



51 
 

menjadikan langit? Nabi s.a.w. menjawab: “Allah”. Orang itu bertanya lagi: 

“Siapakah yang menjadikan bumi dan bukit-bukau?” Nabi s.a.w. menjawab: 

“Allah”. Orang itu bertanya lagi: “Siapakah yang meletakkan segala manfaat 

dan faedah di bumi ini?” Nabi s.a.w. menjawab: “Allah”. Orang itu selanjutnya 

berkata: “Demi tuhan yang telah menjadikan langit dan telah menjadikan bumi 

serta telah menegakkan bukit-bukau dan telah meletakkan padanya segala 

manfaat, adakah Allah telah mengutuskanmu?” Nabi s.a.w. menjawab: “Ya”. 

Orang itu berkata: “Utusanmu mendakwa bahawa kita wajib mengerjakan 

sembahyang lima waktu di samping wajib membayar zakat harta kita”. Nabi 

s.a.w. menjawab: “Benar”. Kata orang itu: “Demi tuhan yang telah 

mengutuskan engkau, adakah Allah menyuruh engkau tentang perkara itu?” 

Nabi s.a.w. menjawab: “Ya”. Orang itu berkata: “Utusanmu mendakwa bahawa 

kami perlu berpuasa satu bulan (Ramadhan) dalam satu tahun?” Nabi s.a.w. 

menjawab: “Ya”. Orang itu berkata: “Demi tuhan yang mengutuskan engkau, 

adakah Allah memerintahkanmu tentang berpuasa ini?” Nabi s.a.w. menjawab: 

“Ya”. Orang itu berkata lagi: “Utusan engkau mendakwa bahawa kita perlu 

naik haji iaitu kepada sesiapa yang mampu mengerjakannya”.75 Nabi s.a.w. 

 
75 Ibnu at-Tīn di dalam Syarah Bukhārinya menyebutkan bahawa riwayat pertama 

tajuk ini tidak menyebutkan naik haji kerana ia masih belum difardhukan lagi, tetapi 

di dalam riwayat ini dan riwayat Shaĥīĥ Muslim ada disebutkan kerja haji, boleh jadi 

pendapat `ulama’-`ulama’ yang mengatakan kerja haji belum difardhukan lagi itu 

sebenarnya terpengaruh dengan pendapat al-Wāqidi; seorang ahli sejarah dan juga 

Muĥammad bin Ĥabīb; juga seorang ahli sejarah yang mengatakan Dhimām berjumpa 

dengan Nabi s.a.w. pada tahun ke-5, tetapi riwayat Wāqidi itu tidak shaĥīĥ kerana dia 

seorang yang dha`īf dan jika dibandingkan dengan riwayat Imam Bukhāri ini, riwayat 

Shaĥīĥ Muslim dan juga kandungan ĥadīts yang menyebutkan tentang ayat 101 Surah 

al-Ma’idah yang turun di akhir hayat Nabi s.a.w., semuanya menunjukkan peristiwa 

ini telah berlaku di akhir, paling tidak pada tahun berlakunya peristiwa Ĥudaibiyah 

(tahun ke-6), tetapi yang lebih jelas lagi ialah ia berlaku pada tahun ke-8 atau ke-9, 

kerana Dhimām berjumpa dengan Nabi s.a.w. sebagai wakil kepada kaumnya. Pada 

tahun ke-5 perjalanan orang bukan Islam ke kawasan orang Islam tidak dibenarkan 

dan dihalang oleh orang-orang musyrikin. Selepas Perjanjian damai Ĥudaibiyah pada 

tahun ke-6 barulah dibenarkan mereka menziarahi kawasan orang Islam. Tahun ke-9 

pula dikenali sebagai tahun wufūd, iaitu tahun rombongan-rombongan datang 

menemui Nabi s.a.w., maka sesuailah peristiwa ĥadīts ini berlaku pada ketika itu. 

Ibnu `Abbās juga ada meriwayatkan ĥadīts ini dan kewujudannya dalam peristiwa ini 



52 
 

menjawab: “Benar”. Orang itu berkata (selanjutnya): “Demi tuhan yang 

mengutuskan engkau, adakah Allah menyuruhmu tentang perkara ini?”. Nabi 

menjawab: “Ya”. (Akhirnya) Orang itu berkata: “Demi tuhan yang 

mengutuskan engkau dengan sebenar, aku tidak akan menambahkan sesuatu 

daripada apa yang tersebut itu dan tidak akan mengurangkannya”. (Mendengar 

kata-kata orang itu) Nabi s.a.w. pun bersabda: “Jika dia benar, pasti dia akan 

masuk syurga.”76 

 بَاب مَا يُذْكَرُ فِي الْمُنَاوَلَةِ وَكِتَابِ أَهْلِ الْعِلْمِ بِالْعِلْمِ إِلَى الْبُلْدَانِ  - 7

 

menunjukkan ia berlaku selepas Pembukaan Mekah, kerana mengikut kebanyakan 

`ulama’, beliau datang ke Madinah bersama ibu bapanya selepas Pembukaan Mekah. 
76 Antara pengajaran, panduan, pedoman dan hukum-hakam yang terdapat di dalam 

ĥadīts ini ialah:  

(1) Elok sebagai menjaga adab memulakan persoalan dengan ayat pembuka yang 

membuatkan orang yang ditanya itu memberikan perhatian dan berwaspada, seperti 

memberitahu supaya jangan marah dan terasa hati sebelum bertanya sesuatu yang 

agak penting. 

(2) Ayat sumpah adalah sejenis bentuk ayat yang kasar dari segi ia menampakkan 

tiada keyakinan terhadap sesuatu perkara dan perlu kepada kepastian dan juga ada 

tekanan dari segi tidak boleh dijawab secara bermudah-mudah. 

(3) Diharuskan bersumpah dan meminta orang lain turut bersumpah dalam perkara 

yang penting seperti bertukar agama. 

(4) Sesetengah `ulama’ seperti Ĥakim berkata bahawa ĥadīts ini menunjukkan elok 

mencari sanad yang (lebih) tinggi atau العالي  iaitu rantaian sanad yang lebih ,السند 

sedikit perawinya dan lebih meyakinkan seperti yang dilakukan oleh Dhimām dengan 

mencari Nabi s.a.w. sendiri. Tetapi ini adalah pendapat `ulama’ kemudian, kerana 

Dhimām pada ketika itu belum Islam lagi, rantaian sanad tidaklah menjadi sesuatu 

yang penting kepadanya. 

(5) Perbuatan Nabi s.a.w. mengiyakan apa yang disebut oleh Dhimām itulah yang 

menjadi bukti kepada jenis periwayatan secara `ardhu yang hendak diterangkan oleh 

Imam Bukhāri melalui tajuk bab ke-6 ini. 

(6) Perkara yang disebutnya tadi itu sudah mencukupi untuk seseorang itu memasuki 

syurga kerana setiap orang Islam tentunya akan memasuki syurga. Tetapi ĥadīts ini 

bukan menyuruh supaya dilakukan perkara-perkara ini sahaja dan tidak dilakukan 

apa-apa yang lain, kerana Nabi s.a.w. menyebutkan bahawa dia pasti akan masuk 

syurga tetapi tidak menyebutkan masuk dahulu atau kemudian. 



53 
 

عَفَّا  بْنُ  عُثْمَانُ  نَسَخَ  مَالِكٍ  بْنُ  أَنَسُ  عَبْدُ وَقَالَ  وَرَأَى  إِلَى الآفَاقِ  بِهَا  فَبَعَثَ  الْمَصَاحِفَ  بْنُ   اللِ نَ  وَمَالِكُ  بْنُ سَعِيدٍ  وَيَحْيَى  عُمَرَ  بْنُ 

لأمِيِر السَّرِيَّةِ كِتَابًا وَقَالَ لا    حَيْثُ كَتَبَ أَنَسٍ ذَلِكَ جَائِزًا وَاحْتَجَّ بَعْضُ أَهْلِ الْحِجَازِ فِي الْمُنَاوَلَةِ بِحَدِيثِ النَّبِيِّ صلى الل عَلَيْهِ وَسَلَّمَ 

 مْرِ النَّبِيِّ صلى الل عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَقْرَأْهُ حَتَّى تَبْلُغَ مَكَانَ كَذَا وَكَذَا فَلَمَّا بَلَغَ ذَلِكَ الْمَكَانَ قَرَأَهُ عَلَى النَّاسِ وَأَخْبَرَهُمْ بِأَ 

Bab (7): Apa Yang Disebut Tentang Munawalah Dan Kiriman Surat Yang 

Mengandungi `Ilmu Oleh Ahli `Ilmu Ke Pelbagai Negeri. 

Anas Berkata : “`Utsman Telah Menyalin Beberapa Mushaf Lalu Dihantarnya 

Mushaf-Mushaf Itu Ke Beberapa Pelusuk Negeri. `Abdullah Bin `Umar, Yahya 

Bin Sa`id Dan Mâlik Berpendapat Cara Itu Harus. Sebahagian Ahli Hijaz 

Berhujah Untuk Keharusan Munawalah Dengan Hadîts Nabi S.A.W. Di Mana 

Baginda S.A.W. Menulis Untuk Ketua Pasukan Tentera Satu Surat Dan Beliau 

Berkata: “Jangan Kau Baca Surat Itu Sebelum Sampai Ke Tempat Sekian Sekian”. 

Apabila Ketua Pasukan Itu Sampai Ke Tempat Tersebut Dia Pun Membaca Surat 

Itu Di Hadapan Shahabat-Shahabatnya Dan Memberi Tahu Kepada Mereka Tentang 

Perintah Nabi S.A.W. 

بْده   -  63
َ
يلُ بْنُ ع سْمَاعه ا إه

َ
ن
َ
ث
َّ
يمُ بْ   الله حَد بْرَاهه ي إه ه

ب 
َ
ث
َّ
الَ حَد

َ
بَيْده ق

ُ
نْ ع

َ
هَابٍ ع نِ ابْنِ شه

َ
حٍ ع نْ صَاله

َ
  الله نُ سَعْدٍ ع

بْده 
َ
   الله بْنِ ع

َ
بْد
َ
 ع
َّ
ن
َ
 بْنِ مَسْعُودٍ أ

َ
بَة
ْ
ت
ُ
 رَسُولَ    الله بْنِ ع

َّ
ن
َ
هُ أ َ بَُ

ْ
خ
َ
اسٍ أ بَّ

َ
    الله بْنَ ع

َ
مَ بَعَث

َّ
يْهه وَسَل

َ
ل
َ
صلَّ الل ع

 
َ
لَ إه  

ُ
عَه
َ
ف
ْ
يَد  

ْ
ن
َ
أ مَرَهُ 

َ
وَأ رَجُلا  هه  ابه

َ
ت كه   به

ُ
ه
َ
ق مَزَّ هُ 

َ
رَأ
َ
ق ا  مَّ

َ
ل
َ
ف ى  سَْْ كه  

َ
لَ إه بَحْرَيْنِ 

ْ
ال يمُ  عَظه  

ُ
عَه
َ
ف
َ
د
َ
ف بَحْرَيْنِ 

ْ
ال يمه  عَظه  

مْ رَسُولُ  يْهه
َ
عَا عَل

َ
د
َ
الَ ف

َ
به ق

مُسَيَّ
ْ
 ابْنَ ال

َّ
ن
َ
 أ
ُ
بْت حَسه

َ
قٍ  الله ف لَّ مُمَزَّ

ُ
وا ك

ُ
ق  يُمَزَّ

ْ
ن
َ
مَ أ
َّ
يْهه وَسَل

َ
 صلَّ الل عَل

63 - Isma`il Bin `Abdullah telah meriwayatkan kepada kami, katanya, Ibrahim 

Bin Sa’ad telah meriwayatkan kepada kami daripada Saleh daripada Ibni 

Syihab daripada Ubaidillah Bin `Abdullah Bin Utbah Bin Mas’ud, bahawa 

`Abdullah Bin `Abbās telah memberitahunya sesungguhnya Rasulullah s.a.w. 

telah mengutuskan seseorang membawa suratnya. Nabi s.a.w. mengarahkannya 

supaya memberikan surat itu kepada pembesar Bahrin agar disampaikannya 

kepada Kisra. Apabila Kisra membacanya, dikoyak-koyaknya surat itu. Saya 



54 
 

rasa (perawi) Ibnu Musayyab berkata: Maka Rasulullah s.a.w. mendoakan 

keburukan terhadap mereka, iaitu supaya mereka juga dikoyak-rabakkan. 

يلُ بْنُ عَبْده   -  63 سْمَاعه ا إه
َ
ن
َ
ث
َّ
هَابٍ عَنْ   الله حَد حٍ عَنِ ابْنِ شه يمُ بْنُ سَعْدٍ عَنْ صَاله بْرَاهه ي إه ه

ب 
َ
ث
َّ
الَ حَد

َ
  الله عُبَيْده   ق

   الله بْنِ عَبْده 
َ
 عَبْد

َّ
ن
َ
 بْنِ مَسْعُودٍ أ

َ
بَة
ْ
 رَسُولَ    الله بْنِ عُت

َّ
ن
َ
هُ أ َ بَُ

ْ
خ
َ
اسٍ أ     الله بْنَ عَبَّ

َ
مَ بَعَث

َّ
يْهه وَسَل

َ
صلَّ الل عَل

بَ 
ْ
ال يمُ  عَظه  

ُ
عَه
َ
ف
َ
د
َ
ف بَحْرَيْنِ 

ْ
ال يمه  عَظه  

َ
لَ إه  

ُ
عَه
َ
ف
ْ
يَد  

ْ
ن
َ
أ مَرَهُ 

َ
وَأ رَجُلا  هه  ابه

َ
ت كه   به

ُ
ه
َ
ق مَزَّ هُ 

َ
رَأ
َ
ق ا  مَّ

َ
ل
َ
ف ى  سَْْ كه  

َ
لَ إه حْرَيْنِ 

مْ رَسُولُ  يْهه
َ
عَا عَل

َ
د
َ
الَ ف

َ
به ق

مُسَيَّ
ْ
 ابْنَ ال

َّ
ن
َ
 أ
ُ
بْت حَسه

َ
قٍ  الله ف لَّ مُمَزَّ

ُ
وا ك

ُ
ق  يُمَزَّ

ْ
ن
َ
مَ أ
َّ
يْهه وَسَل

َ
 صلَّ الل عَل

64 - Muĥammad Bin Muqatil Abu Al-Hasan al-Marwazi telah meriwayatkan 

kepada kami, katanya, Syu’bah telah memberitahu kami daripada Qatadah 

daripada Anas Bin Mālik, katanya: Nabi s.a.w. menulis surat atau (syak 

perawi) mahu menulis surat, maka ada Shaĥabat berkata kepadanya bahawa 

mereka tidak membaca surat kecuali yang dicop. Nabi s.a.w. pun menggunakan 

cincin yang diukir padanya ‘Muĥammad Rasulullah’. Aku semacam nampak 

lagi putih bersinar cincin itu di tangannya. Aku terus bertanya Qatadah: 

“Siapakah yang berkata, ukiran di cincinnya ‘Muĥammad Rasulullah’?”. 

Qatadah menjawab: “Anas”. 


